Uniéndonos al
Sagrado Corazon de Jesus

A 4

30 meditaciones

P. Juan Carlos Miguel Cuéllar Serrano



INDICE

L= =T 1 T o T -4-
Parte |
1. El Corazdn de Jesus en la Tradicion de 1a Iglesia .......ccceeuiiiieeeciiiieciiiiccrreeccrrene e renee e s e enneenes -7-
2. SUAMON DIVINO ceeeeeniiiiiiiiiiiiiiiiiiin s reeaa e s e e s s s s s s s e e e s e s asa s s s s s e e e s enansssssssss -10-
3. Y VIV 0T Tl o [0 4T T ' RN -13-
4.  El Acto de Consagracion al Corazin de JESUS........cecereriiiissisisisisusssssussssssnsnnneeseemeseseeeeseeseeeesesenes -16 -
5. La Reparacion al Corazon de JESUS......cccuuuuuiiiiiiiiiiiimuuiiiiiiiiiiiiessasssssseessssassssssssssenesssasssssssss -20-
6. La Sagrada Eucaristia y €l COrazon de JesUS........cccveiiiirmniiiiiinniiiinniiiiiensiiiiensiinsssiesesnses -25-
Parte 11
7. El “corazon” en 1a Sagrada ESCHtUra ........cciieeuiiiiiiiiiiiiieccreeiecsreeeneeseraseesesensseseennnsssenassssssnnnnns -35-
8. La Sagrada Liturgia y sus textos sobre el Corazon de Jesus.........cceuucirirencierieenccrieennceeeeneneeenennnees -38-
Y IS 1 o0 0 =T o TR PP P PSPPSR -38-
[I0=Tolol o] o T o o T TP P TP -41-
9. ElPapayladevocion al Corazon de JESUS ........cceririrmmunniiiiiiiiiiemeuiiiiiiniiiienesassnieenssesse, -43 -
10. Santa Margarita Maria Alacoque y el Sagrado Corazén de JesUs ........ccceeeeriiennirinennscriennsisnnenes -47 -
11. San Oscar Romero, el 0bispo del COrazon de JESUS ........ccveereererressressvesseeessesssesssesssesssessaens -51-
12. San Claudio de [a COIOMBIBIE ........uuuueeumememeietereieiriettirterrrrrrrrrreree e -56 -
13. SaNta TEresa de LiSIUX......ceeeriiiiiiiunenununenenereneteitieitieieeteeeeeeereeeeeeeeeeeeeeeesesessssssssssssssssssssssaes -60 -
Parte 11
14. Getsemani, modelo de oracion del Corazon de JESUS ........cccerrreenncrieennieereennceereenneeeeennseeeeenns - 66 -
15. La oracion de Mmeditacion...........eeeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii s aaaaaaaa -70-
16. Camino de CONVEISION......ciiiiiiiiiiiunnnnteieteieaerereteteteitrrtrrrrterereeeeeeeeeeeeeeeetesesenesssissssssssssssssssans -73-



17. PrimMErOS PaSOS...icuuiiiuiiiuriiiniitnietaiienitenisrsssrtnsssssssssssssrsssssssssssssssssssssssssssssssnsssnsssssnssssnsss
18. Trabajando nuestra sensibilidad ..........ccceeeiiiiiiiiiiiicrccrrrr e e s s enens
19. El amor es mas que un SeNtiMieNto......cc..ciiieeeiiiiieiiiiiiererrenecesreraeeeseenseseennsssssenssssssennnnnns
20. Una medicina del Corazon de JESUS.........cuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiissssssssssssssssssssssssssssssssns
21. Subiendo la escalera del @amOr ........cceeeueuiiiiiiiiiiii s
22, Sangre y agua brotaron de su costado abierto..........ccceeeiiiiiiiiiiiiiiiiiini
Parte IV

23. EN tiempPoSs de CriSis .civeuuiiiiieniiiiiiniiiiiinneiiernniistiressesseenssessennssessensssssssnnsssssenssssssenassssssnnsssns
24, Mansedumbre: La virtud de os fuertes.......cccccceeereiiiiiiiiiiiiiiiii,
25. Humildad: la virtud de 10 realistas .........ccceeeeieiiiiiiiiiiiiiiiiae
26. [ 0 To T e TR 41T 1o N
27. El Reinado Social del Sagrado COrazon ........cccccceieeeuiiireeencriennncesnenaseeseennssessenssessenssesssennsnns
28. [ T T3 oo 4 T TN
29. Amor de conformidad .........ccooiiiiimieiiiiiiiiiiii s
30. FaN T b T T Lo BN T U
A modo de conclusion...Volviendo al Corazon de JESUS .......ccccevviviriiiiisiisunnnunusnnennsnneneeeeeeeeeeeeneeeeenee
Apéndice 1 - El Inmaculado Corazon de Maria .......ccceeeiiieeeiiiiinnniiiiineiiniienisiinnsiisessiisssissssssens
Apéndice 2- Corazon de Cristo, fuente de la caridad pastoral .........ccceeeiiieniiiiieniiiiinniinniecnenneenennen.



PRESENTACION

Recogemos en estas breves paginas algunas reflexiones que nos pueden ayudar a profundizar
en una auténtica espiritualidad del Corazon de Jesus, muchos se preguntan de qué va, como
hacer la vida, como profundizar en ella, ir un poco més alla de la novena popular que
encontramos en la libreria, que aunque muy edificante nos deja sintiéndo hambre de mas.
Ello me ha llevado a compendiar esta serie de 30 reflexiones que nos podrian acercar a dar
un siguiente paso, mas alla de rigores cientificos lo Unico que pretenden es estimular nuestro

crecimiento en la unién con Jesus.

El punto de partida es considerar un breve recorrido histérico sobre esta devocion que en su
momento se considerd novedosa y para otros parece ya pasada de moda, la verdad que cuando
un Papa dice que se trata de algo “esencial” significa que no es ni la una ni la otra, sino que
esta siempre presente, ellos nos lleva al segundo paso considerar qué es lo que contemplamos
en este misterio y es ahi que nos detenemos a ver el Amor de Jesus del cual es simbolo su
Sagrado Corazo6n, un amor divino y un amor humano asi como cuales son los ejercicios
fundamentales que caracterizan a esta espiritualidad, a saber la consagracion y la reparacion,

deteniendonos un momento en su gran talante eucaristico.

Posteriormente se da paso a considerar algunos testimonios sobre el Corazén del Sefior,
reflexionando como utiliza esta expresion la Sagrada Escritura, que nos dice la Sagrada
Liturgia a través de sus oraciones, qué ha dicho el Magisterio papal y qué hay de los
testimonios de los santos. Luego dando un paso mas a fondo habiendo reflexionado en lo
anterior nos preguntamos ¢cémo puede incidir esto en nuestra vida espiritual? Y asi es que
dedicamos un par de capitulos a la oracion, sea la del Sefior sea la nuestra, a la lucha asceética
que se vive en la purificacién de nuestro corazon vy a la edificacion de una vida conforme al
amor donde recordamos que la primacia de la gracia tiene su correspondiente en la libertad
del hombre que colabora con ella a través del ejercicio de las virtudes, hacemos una
consideracion también sobre la gran importancia que tiene la vida sacramental como un

tesoro del cual nos hace participes el Corazén del Sefior.

Posteriormente damos paso a una serie de meditaciones variadas en las cuales tocamos
algunos puntos interesante sobre nuestra vivencia de esta espiritualidad. Y al final se

presentan dos apéndices: el primero en el que consideramos el Inmaculado Corazon de Maria

-4 -



como el correspondiente del amor al Sagrado Corazén de JesUs y el segundo dedicado
especialmente a sacerdotes para profundizar en lo que este Corazon lleno de amor dice a los

Ministros Consagrados de cara a su santificacion.

Esperamos estas paginas contribuyan al crecimiento del amor a este Corazon que tanto ama

a los hombres de todos los tiempos.

La Eucaristia ha sido siempre una clave de lectura para entrar en la profundizacién de este
misterio de amor, unas palabras que el santo Padre dirige en una carta acerca de la
importancia de la formacion liturgica me parecen muy adecuadas de cara a estas reflexiones,

comenta el Papa Francisco sobre nuestra participacion en la Santa Misa:

“Antes de nuestra respuesta a su invitacion — mucho antes — esta su deseo de nosotros: puede
que ni siquiera seamos conscientes de ello, pero cada vez que vamos a Misa, el motivo
principal es porque nos atrae el deseo que El tiene de nosotros. Por nuestra parte, la respuesta
posible, la ascesis mas exigente es, como siempre, la de entregarnos a su amor, la de dejarnos
atraer por El. Ciertamente, nuestra comunion con el Cuerpo y la Sangre de Cristo ha sido

deseada por El en la ultima Cena.”

El Corazon de JesUs esta ardiente de amor, amor por nosotros, de que nos dejemos amar por

El ¢estamos dispuestos a acoger su invitacion?

¢Qué quiero mi Jesus?.......Quiero quererte,
quiero cuanto hay en mi del todo darte,
sin tener mas placer que el agradarte,
sin tener mas temor que el ofenderte.

Quiero olvidarlo todo y conocerte,
quiero dejarlo todo por buscarte,
quiero perderlo todo por hallarte,
quiero ignorarlo todo por saberte.

Quiero, amable Jesus, abismarme
en ese dulce hueco de tu herida,
y en sus divinas llamas abrasarme.

Quiero por fin, en Ti transfigurarme,
morir a mi, para vivir Tu vida,

perderme en Ti, Jesus, y no encontrarme.

(Calderén de la Barca)



Parte I - El Misterio del Corazon
de Jesus

Para entrar en la meditacion de los tesoros que encierra el Corazon de Jesds en primer lugar
hacemos breve recorrido de lo que la Tradicion de la Iglesia ha ido recogiendo sobre el tema,
luego reflexionamos qué es lo que contemplamos en este Misterio, el Amor del Sefior, un
amor divino y un amor humano, asi como también cuales son los actos propios de esta
espiritualidad: la consagracion y la reparacion. Posteriormente hacemos una consideracion

del porqué decimos que es una devocién propiamente Eucaristica.



1. EL CORAZON DE JESUS EN LA TRADICION DE LA IGLESIA

En los primeros siglos del cristianismo, los santos Padres de la Iglesia asi como otros
escritores contemplaron el Corazon de Jesus como la "fuente de vida eterna”. El corazén
abierto de JesuUs es, para ellos, el lugar de donde manan los sacramentos: la sangre y el agua
brotan del costado herido de Jesls, son simbolos de la Eucaristia y al Bautismo, los
sacramentos fundamentales para gozar de la vida de la gracia, de la vida eterna a la que
nacemos como hijos de Dios, por ello también aquel momento en el Calvario seria

considerado por algunos incluso el momento del nacimiento de la Iglesia.

Escuchemos el testimonio de san Juan Criséstomo:
“No accidentalmente o porque casualidad brotaron tales arroyos, sino porque la Iglesia habia
sido fundada a partir de ambos. Sus miembros saben esto, puesto que han venido a la vida
por el agua y son alimentados por la carne y la sangre. Los misterios tienen su fuente ahi, de
modo que cuando te acerques al caliz sobrecogedor debes ir como si fueses a beber se su

mismisimo costado” (Homilias sobre el Ev. De Juan, 85, 3)

Hacia el medioevo cristiano encontramos diferentes santos y escritores que buscaran
profundizar en el misterio del costado abierto del redentor, meditaran en su dulce amor, por
ejemplo veamos a san Pedro Damian en el siglo IX que diria:

“...en el pecho de Jesus estan escondidos todos los bienes de la sabiduria y de la ciencia, el
saca de ese tesoro celeste caridades abundantes capaces de enriquecer nuestras penurias y
nuestra pobreza, ahi se encuentran inmensas riquezas que prodiga generosamente para la
salvacion del mundo entero...En ese pecho encontramos las armas para defendernos, una
ayuda poderosa contra las tentaciones y las mas puras delicias en este valle de lagrimas. Estan
afligidos, el recuerdo de sus pecados les preocupa ? Entren en el Corazdn de Jesus, un refugio

seguro para los desdichados » Sermoén 63 sobre san Juan.

También en este siglo encontraremos también las experiencias de fendmenos extraordinarios
de algunas misticas, como santa Lutgarda quien vivira la misma experiencia de intercambio
de corazones que viviese santa Margarita siglos mas tarde, o también santa Gertrudis a quien

san Juan se apareciese en visiones y le comentase las grandes gracias que recibié mientras

-7-



estuvo recostado en el pecho de nuestro redentor en la Ultima Cena, o santa Angela de
Foligno (siglo XIII) que vivid entre sufrimientos y éxtasis, segun el testimonio que dio a su
confesor ella cuenta como en una ocasion mientras sofiaba le fue mostrado el Corazon de

Cristo y se le dijo “En este Corazén no hay mentira, todo es verdad” (Vida, pass.13)

Poco siglos més tarde encontraremos a dos de los grandes apdstoles del culto o devocién al
Sagrado Corazdn como la conocemos hoy, san Juan Eudes y santa Margarita Maria. San Juan
Eudes compondra diferentes oficios liturgicos para adorar al Corazon de Jesus, de hecho sus
meditaciones sobre el amor del Sefior pasaran a ser en gran medida la doctrina que nosotros
consideramos hoy y de la cual hablaremos en breve. Santa Margarita Maria viviria la
experiencia de las visiones del Sagrado Corazon que pediria adoracion y reparacion por los
pecados cometidos contra la Santisima Eucaristia, ella buscara promover la devocién en
medio de su convento no obstante los grandes sufrimientos fisicos que experimentaba ya que
le fue concedido unirse a los sufrimientos de JesUs por una gracia especial y los sufrimientos
morales por las incomprensiones departe de otras hermanas miembros del monasterio.

Finalmente veria hacia el final de su vida como la devocion se comenzaria a extender.

La devocion se difundié rapidamente y no faltaron sus criticos, sobre todo provenientes de
corrientes de una espiritualidad rigorista que se habia ido formando durante varios siglos,
incluso convocarian un falso sinodo en el que Ilamarian la devocion al Corazén de Jesus
como idolatria, el Papa Pio VI condené en 1788 esa intervencion y mas en general cualquier

oposicion doctrinal y practica a la devocion al Sagrado Corazon.

Los apdstoles del Sagrado Corazon son muchisimos, muchos sacerdotes, laicos, religiosos y
religiosas, podriamos destacar en el siglo XX a Santa Teresita de Jesus y Santa Faustina
Kowalska quienes contemplarian este misterio de amor, a través de los ojos de la misericordia

divina.

Hacia nuestros dias san Juan Pablo 11, Benedicto XVI y el Papa Francisco han hablado de El
en diversas ocasiones a través de sus intervenciones en Cartas, Angelus, Catequesis en

Audiencia General y Homilias.



Por ejemplo, el Papa Francisco diria el 9 de junio de 2013 “el Corazdn de Jesus es el simbolo
por excelencia de la misericordia de Dios; pero no es un simbolo imaginario, es un simbolo
real, que representa el centro, la fuente de la que broto la salvacion para toda la humanidad...
la misericordia de Jesus no es s6lo un sentimiento, jes una fuerza que da vida, que resucita

al hombre!™

Al contemplar este panorama, aunque sea a grandes rasgos vemos, querido hermano, como
esta devocion no es una entre tantas Pio XII de hecho diria que “ jamas ha estado
completamente ausente de la piedad de los fieles” (HA 25), y es que volvernos a contemplar
el Corazon de Cristo es contemplar su amor por el Padre y por nosotros, es entrar en contacto
con la misericordia misma, es ir de la mano de la gran tradicion de la Iglesia que no cesa de
recordarnos cuanto nos ha amado nuestro Redentor y como constantemente nos llama a la
conversion para que podamos gozar en plenitud de la vida de la gracia a la cual renacimos

por las aguas del Bautismo.



2. SU AMOR DIVINO

Cuando contemplamos el misterio del Corazén de Jesus estamos contemplando el
simbolo de su amor, dada las dos naturalezas de Cristo (humana y divina) hemos de recordar
que en Jesus podemos hablar en ese sentido de un amor humano y un amor divino, de hecho
podemos afirmar que en su Corazén santisimo el amor del hombre se ha reconciliado con el
amor de Dios y han latido al unisono, meditemos brevemente en el significado de este

misterio, considerando en un primer momento, el amor divino en el Corazdn de Jesus.

La relacion de amor que se establece entre el hombre y Dios es fundamentalmente
una relacién de amistad, pues tiene sus notas clasicas: se quiere el bien del otro, existe
reciprocidad y hay noticia del amor. Esto lo encontramos manifiesto en las relaciones de
Jesus con sus apodstoles a los que llama amigos porque les ha revelado el conocimiento del
Padre (cf. Jn 15,15) "el verdadero signo de la amistad es que el amigo revele a su amigo los
secretos de su corazon, pero visto que los amigos no forman mas que un solo corazén y una
sola alma, el amigo guarda aun en su corazén lo que vela a su amigo" (Santo Tomas de

Aquino)

En la Biblia el amor de Dios hacia el hombre que nos presenta el Antiguo Testamento parte
de la alianza establecida entre El y su Pueblo, el amor de divino en la Sagrada Escritura se
expresa en términos de ternura (cf. Dt 32, 11), en sentido paterno (cf. Os 11, 1.3-4), materno
(cf. Is 49, 14-15) y de modo especial, conyugal (cf. Ct 2, 2; 6, 3; 8,6)

El distintivo que afiadird la Nueva Alianza inaugurada por el sacrificio de Cristo es
que no se tratara ya de un pacto basado en un temor servil, sino en la amistad que debe reinar
las relaciones familiares, particularmente en aquellas entre los padres y los hijos, como quien

forma parte de la misma casa de Dios (cf. 1 Tim 3, 15).

En el Corazén de Cristo conocemos el amor que Dios ha tenido por el hombre, la
carta a los Efesios nos habla sobre este conocimiento el cual viene presentado como la vida
eterna (cf. Jn 3, 16). Dicho conocimiento de Dios en Jesucristo se obtiene en esta vida por la
fe, y llegara a su plenitud en la vision beatifica, cuando se contemple la humanidad y la
divinidad de Cristo en el cielo. Por la fe el misterio se interioriza en primer lugar como

conocimiento y luego como amor, de tal modo que en la humanidad de Cristo al

-10 -



conocimiento de la divinidad se une el conocimiento del amor de Dios, particularmente en
los misterios de la Encarnacion y de la Redencion por su muerte en Cruz (cf. Jn 15, 13)
iOh inestimable disposicion del inmenso Amor! En el pesebre, en la cruz, en la gloria eterna
del Padre, Cristo abraza y une a Si mismo a todos los miembros de su Iglesia con un
conocimiento mucho mas claro y amor mucho mas tierno que aquel con el que una madre

conoce ya ama al hijo que aprieta contra su corazon , o con el que cada uno se conoce y se
ama asi mismo (Papa Pio XII)

Cuando se habla del amor del Corazon divino, hablamos de la caridad divina en cuanto el
amor sustancial de la Santisima Trinidad, aquel amor del Hijo por el Padre en el Espiritu
Santo. Por ello decimos que la espiritualidad al Sagrado Corazén es una espiritualidad
trinitaria porque es a ese amor al que nos lleva Jesus por la accién del Espiritu Santo. Pero
también decimos que se trata de un amor redentor, porque se derrama en los corazones de los
hombres para su salvacion, por ello el amor divino que se adora no es comprensible fuera de
la accion del Hijo y del Espiritu Santo

El Papa Francisco ha recordado como la grandeza del amor del redentor que se
esconde en el Corazdn de Jesus al decir que éste "es el simbolo por excelencia de la
misericordia de Dios; pero no es un simbolo imaginario, es un simbolo real, que representa

el centro, la fuente de la que broto la salvacién para toda la humanidad."

El misterio del amor redentor del Corazon de Jesus trasciende la compasion natural que un
hombre puede tener por otro que se encuentra en pena, su amor se eleva a un plano divino, y
es que entre lastima y misericordia existe un factor comun la tristeza por el mal ajeno, pero
existe un radical diferencia, el que tiene misericordia busca aliviar y superar la tristeza
ayudando a aquel que se encuentra en necesidad por eso el Papa Francisco dira que “la
misericordia de Jesus no es s6lo un sentimiento, jes una fuerza que da vida, que resucita al

"’

hombre

Del amor divino del Corazon de Jesus surgen abundantes gracias para la vida espiritual del
cristiano, san Juan Eudes en una de sus meditaciones dira que dona un amor eterno, inmenso
e infinito, haciéndonos gozar por gracia lo que El gozaba por naturaleza, asi participamos del
amor con el que el Padre ama al Hijo, es decir del Espiritu Santo; somos coherederos con
Cristo de todos su bienes, asi como por ese amor divino el Padre tiene en el Hijo todas sus
complancencias y delicias, asi las tiene en nosotros. El Papa Pio XII afirmara que por esta

caridad divina, los Apostoles y Martires recibieron la fortaleza para el anuncio de la verdad

-11 -



y el ardor del celo, los Doctores pudieron ilustrar y defender la fe, los Confesores pudieron
practicar de modo heroico las virtudes y ser de ayuda al préjimo; y las Virgenes renunciaron

alegremente a los goces de los sentidos

jContemplemos esas maravillas con una dulce sobriedad! jregocijémonos con amor y
simplicidad! jDe todo nuestro corazon, alabemos al Sefior nuestro Dios su beatitud, honorémosle sin
cesar, con todas nuestras fuerzas, crezcamos en su amor! jAprovechando en conocimiento y
sabiduria, en la pureza de su Corazon, no solamente despreciemos todo aquello que es transitorio,
carnal, terrestre, sino también extirpemos de nosotros mismo toda afeccion desordenadas para tales
cosas! jAbandonémonos [en El] totalmente para poder ser elevados por el amor, transformados y
establecidos en el abismo de luz y de verdad imperecederas! Ahi, no habremos de estar mas atentos
a nosotros mismos, a nuestros actos, a lo que sea, no nos recordaremos de nada creado. Ahi no

seremos mas que uno con el Sefior (Dionisio el Cartujo)

El amor misericordioso del Corazon de Jesus transforma al hombre, lo eleva, le hace salir de
sus bajezas, de su aficion a las criaturas, de sus afanes desordenados, de la esclavitud de una pasion
desenfrenada, le hace darse cuenta de la altura y grandeza que lleva en su interior, esa vocacion a la
vida divina, esa vocacion a formar parte de la gran familia de Dios, la misericordia de Jesus, le hace
romper con su vision pesimista de la historia de la cual muchas veces le parece que no hay escapatoria,
la luz que arroja sobre su vida tiene una fuerza tal que disipa toda tiniebla, le va revelando su vida
como una historia de salvacion, el calor de su amor le da un nuevo vigor a sus miembros que como
paralizados por el frio del desamor se han entumecido y comienza nuevamente a moverse, a caminar,
a dar un paso tras otro hasta que corra a los altos collados a los cuales esta llamado. La misericordia
realmente es la irrupcion del amor divino en la historia de la humanidad, la cual vino por la obra del
Verbo encarnado que entregando su vida en el madero de la Cruz libero a su criatura de la dura
servidumbre y la conquistd para si ¢qué podra hacer esta criatura ahora sino amar al que le amé con

tanta generosidad?

-12 -



3. Su AMOR HUMANO

Por su naturaleza humana JesUs también vivia en cuanto hombre una vida interior como
nosotros, el también tiene un alma, recordemos el alma aungue no la vemos porque es
espiritual, la percibimos por su obrar, por sus potencias, por lo que ella puede, el cual se
manifiesta en el entendimiento, por el cual conocemos la verdad de las cosas, por su voluntad,
por la cual queremos el bien conocido. También Jesus vivia estas realidades, por eso al
contemplar su Corazon contemplamos que en cuanto hombre amaba buscando siempre el

bien, El desarrollaba una vida interior como nosotros,una vida intelectual y moral.

Jesus también conocié como un ser humano puede conocer. La Sagrada Escritura nos lo
muestra: dice san Lucas (2, 52) en los relatos de su infancia que crecia en “en sabiduria, en
edad”; el profeta Isaias (11, 2-3) profetizé que El estaria “colmado del espiritu de sabiduria
y de entendimiento, de ciencia y de consejo” santo Tomas de Aquino meditando en la
relacién que existe entre el conocimiento que existe en Jesus al ser Dios y hombre verdadero
dird apoyandose en el versiculo de Apocalipsis (5,12) que dice “Digno es el Cordero de
recibir la divinidad y la ciencia” que Cristo conoce todo “lo que de cualquier modo existe,
existira o existid, o fue hecho o dicho o pensado por quienquiera que sea, en cualquier
tiempo.”. De ahi que nuestro Sefior conocia todo lo que habria de padecer como dice a sus
apostoles “Miren, subimos a Jerusalén, y el Hijo del Hombre sera entregado a los principes
de los sacerdotes y a los escribas, le condenaran a muerte, y le entregaran a los gentiles para
burlarse de ¢l y azotarlo y crucificarlo, pero al tercer dia resucitara.” (Mt 20, 18-19).
Considera querido hermano por un momento al meditar en el amor del Corazén de Jesus: El
te conoce, El nos conoce, sabe quienes somos, conoce nuestras luchas, conoce nuestros
problemas, esta sabedor de nuestras debilidades, conoce ciertamente nuestras faltas, su
conocimiento es tan perfecto que mas de algun santo dira que en el Getsemani, mientras
oraba al Padre, contemplaba no sélo los sufrimientos que habria de padecer, sino que también
contemplaba los pecados por los cuales padeceria, y sabemos que El no habia pecado,
entonces contemplaba nuestros pecados querido hermano, jcémo no se estremeceria! Sudaba

gotas de sangre e incluso un angel vino a consolarle.

Considera por un momento al meditar en el amor del Corazon de Jesus: El te conoce, El nos

conoce, sabe quienes somos, conoce nuestras luchas, conoce nuestros problemas, esta

-13-



sabedor de nuestras debilidades, conoce ciertamente nuestras faltas, su conocimiento es tan
perfecto que més de algin santo dird que en el Getsemani, mientras oraba al Padre,
contemplaba no sélo los sufrimientos que habria de padecer, sino que también contemplaba
los pecados por los cuales padeceria, y sabemos que El no habia pecado, entonces
contemplaba nuestros pecados querido hermano, jcomo no se estremeceria! Sudaba gotas de
sangre e incluso un angel vino a consolarle. Y quieres saber que tan grande es el misterio de
amor que encierra el Corazon de Jesus, que no sélo El te conoce, sino que también,
ejercitando su voluntad, asumio esos sufrimientos para salvarnos, si el tomé sobre si libre y
voluntariamente nuestros pecados para rescatarnos de la muerte eterna, el eligié todo esto por
amor a nosotros, porque el amor no es otra cosa sino procurar el bien del otro, y Cristo nos
procurd el mayor de los bienes, la comunién plena con El en cielo, deberiamos conmovernos
hasta las lagrimas al escuchar con cuanto libertad y firmeza elige dar su vida por nosotros

“Nadie me la quita, sino que yo la doy libremente.” Dice en el evangelio de Juan (10, 18)

Asi como en Cristo encontramos una inteligencia y voluntad humanas, también encontramos
una sensibilidad y afectividad fisicas que estdn, como diria algin tedlogo, radicadas
materialmente” en su cuerpo como nos sucede a todos los seres humanos. Los autores
sagrados nos hablan de los diferentes emociones y gestos expresivos de Jesus, deseo como
cuando la Ultima Cena dijo “Ardientemente he deseado comer esta Pascua con ustedes antes
de padecer...” (Lc 22, 15) o la alegria al enviar a los 72 discipulos en mision dice el evangelio
que “En aquel momento, se lleno de gozo Jesus en el Espiritu Santo, y dijo: «Yo te bendigo,
Padre, Sefior del cielo y de la tierra, porque has ocultado estas cosas a sabios e inteligentes,
y se las has revelado a pequefios. Si, Padre, pues tal ha sido tu beneplécito.”(Lc 10, 21) "La
mirada, las palabras y las actitudes de Cristo dejan adivinar, por tanto, en filigrana, un
verdadero corazén humano"(P. Eduardo Glotin, La Biblia del Corazén de Jesus) La Sagrada
Escritura nos muestra esta sensibilidad y afectos de Jesus, se enfad6 cuando los discipulos
no dejaban acercarse a los nifios (cf. Mc 10, 14), es mas, les abrazaba (cf. Mc. 10, 16) se
conmovioé al ver la multitud de personas como ovejas sin pastor (cf. Mt 9, 36), lloré por la
muerte de Lazaro (cf. Jn 11, 35) y por la necedad de Jerusalén (Lc 19, 41), miré con amor al
joven rico (cf. Mc 10, 21), vemos el celo con el que obra al expulsar los vendedores del
Templo (cf. Mc 11, 15), se entristecié en la agonia de Getsemani (cf. Mt 26, 38), fue
consolado por la visita del angel (cf. Lc 22, 43) etc.

-14 -



Que hermoso considerar queridos hermanos, que al contemplar el Corazén de Jesus, estas
contemplando aquel amor que no ama friamente, sino con ternura y suavidad, que busca
hacer llegar a nosotros la misericordia divina, por canales que son tan naturales para nosotros
como las mismas emociones, considera como sentiria la suegra de Pedro cuando llena de
fiebre JesUs se le acercd la tomo de la mano y la curd. Imaginate a aquellos nifios que querian
conocerle, ver a aquel de quien todos hablaban, al que todos admiraban porque pasaba
haciendo el bien y que quizas ya estaban por retirarse entristecidos por el regafio de los
mayores como se habran sentido cuando el salié en su defensa, con que ternura los habré
abrazado y que alegria invadiria el corazon de aquellos nifios cuando eran bendecidos por el
mismo Dios en las manos de Jesus. Considera sus tristezas al ver como hoy como en aquellos
dias, muchos le rechazan, le critican o son tan frios e indiferentes con El, Jesus llor6 por la
terquedad de aquellos que no entraron en la conversion, ;cuantas lagrimas le habremos
ocasionado? Quizas llorara por la muerte espiritual de aquel que cae en pecado mortal como
cuando lloré por la muerte de su amigo Lazaro; y cuanta alegria experimentara su Corazon
santisimo cuando entramos en la conversion y nos volvemos a El, cuando no somos
indiferentes ante sus sufrimientos en Cruz, cuando decidimos abrazar en fe la vida nueva a
la que nos ha invitado, EI mismo ha dicho que esto hace a todo el cielo entrar en una gran

alegria.

En el corazdn de Jesus se reconcilia el amor de Dios y el amor del hombre, la voluntad de
Dios y la voluntad del hombre, el hombre vuelve a decir si a Dios. En el Corazdn de Cristo
el Corazon del hombre aprende a decir si a la voluntad divina, entrando en comunion de vida

con la Santisima Trinidad.

“El Corazdn de Cristo encierra un mensaje para todo hombre; habla también al mundo de
hoy. En una sociedad, en la que la técnica y la informatica se desarrollan a un ritmo creciente
y la gente se siente atraida por una infinidad de intereses, a menudo contrastantes, el hombre
corre el riesgo de perder su centro, el centro de si mismo. Al mostrarnos su Corazon Jesus
nos recuerda ante todo que alli, en la intimidad de la persona, es donde se decide el destino
de cada uno, la muerte o la vida en sentido definitivo. El mismo nos da en abundancia la vida,
que permite a nuestro corazén, endurecido a veces por la indiferenciay el egoismo, abrirse a

una forma de vida més elevada” (San Juan Pablo II, Angelus 2 de julio de 2000.)

-15 -



4. EL AcTO DE CONSAGRACION AL CORAZON DE JESUS

Si bien es cierto que la espiritualidad del Corazon de Cristo no consiste en una serie de
practicas determinadas, sino gque, teniendo como base el acto de amor, acto esencial la vida
interior, busca en el fondo disponer al hombre a corresponder al Amor que el Sefior ha tenido
con amor, se ha de afirmar que en la espiritualidad del Sagrado Corazon se han establecido
dos actos por los cuales se ha caracterizado de modo particular desde el siglo XV gracias a
san Jean Eudes y santa Margarita Maria Alocoque, estos son la consagracion y la reparacion.
Las raices de esto las podemos ver en la misma caridad de Jesucristo pues son expresion de
la entrega total y la satisfaccion debida por el pecado, que El ha realizado en la Cruz dando

su vida por amor al Padre y por amor a los hombres.

Los actos de consagracion en el sentido actual fueron un elemento propuesto ya en el siglo
XVII por la escuela salesiana de espiritualidad, san Francisco de Sales lo proponia como una
renovacion del compromiso bautismal hecha frente al confesor a través de una compromiso
de dedicarse al amor de Dios. El Cardenal Pierre de Bérulle y san Juan Eudes veran en el si
de Jesucristo (cf. Hb 10, 5) el modelo de la entrega de cada cristiano a la voluntad del Padre.
En ese contexto espiritual se colocara la consagracion al Sagrado Corazon realizado por santa
Margarita Maria Alacoque y su director espiritual san Claudio de la Colombiére s.j. El Papa
Ledn Xl la llamé "la plenitud y la perfeccién de todos los homenajes” que se dan al Corazon
de Cristo. La consagracion es el ofrecimiento de si mismo, con todo lo que se tiene al Sagrado
Corazon, a la vez que se reconoce que todo lo que se es y se tiene ha sido recibido de Dios.
Es una “respuesta generosa y decidida que nace de la experiencia personal del amor de
Jesucristo, respuesta llena de adoracion y de un amor sobreabundante que Ilamamos
reparacion, union intima y personal desde la oracion y la vida a la Redencion operada por
Cristo"[J. Garcia] Se trata pues de una donacion generosa al Sefior que busca reafirmar las
promesas bautismales, en el sacramento por el cual se entra a la vida cristiana, el hombre ha

sido marcado por el caracter como perteneciente a Dios y busca renovar esa pertenencia.

En éste acto de consagracion el hombre busca manifestar su plena confianza y abandono en
Aquel que le amo primero, obedece de alguna manera al deseo que tiene el hombre de tener
un punto firme en su vida, a partir del cual pueda interpretar la realidad y que le permita hacer

frente a los vaivenes de la cotidianidad, necesita sentir en el fondo de si “el pulso de una

-16 -



presencia fiable, perceptible con los sentidos de la fe...la presencia de Cristo, corazon del
mundo”[Benedicto XVI]. Este acto de entrega total no es algo radicalmente novedoso en la
Iglesia, por ejemplo en un viejo tratado llamado “De decem caecitatibus™ del siglo XIV se
lee la siguiente recomendacion: Primeramente, ofreceos al Sefior en la simplicidad de vuestro
corazon, por los tiempos y por la eternidad, declaraos listos a la prosperidad y a la adversidad,
alaviday ala muerte, animados por el Gnico deseo de hacer su voluntad y renunciar a vuestra
propia voluntad. Ofreceos para que El os posea como le plazca [M.-V. Bernadot] Este ardor
que renueva el acto de consagracién denota también el matiz pasional y sentimental que tiene
la espiritualidad del Sagrado Corazén, pero éste obedece en primer lugar a un acto de la
voluntad libre movida por el intelecto que en la fe ha conocido el amor redentor de Jesucristo.
De tal modo que el elemento sensible constituye un signo de la integralidad de esta
espiritualidad, ya que busca abrazar al hombre completo para que entrando en el Corazén de
Cristo reciba mas diligentemente todas las gracias necesarias para el pleno desarrollo de su

vida espiritual.

Asi la espiritualidad del Sagrado Corazon, no puede desentenderse de su elemento
sentimental, ella dona el matiz humano-afectivo que dispone al hombre ha introducirse y a
interiorizar los misterios de Cristo, no se trata de una mero objetivismo que puede llegar a
intentar cosificar las realidades de la vida espiritual que nos ha sido dada por la gracia,
también hay un elemento afectivo que permite la participacion en las mismas, es parte de la
dinamica de la Encarnacion misma. Este tipo de espiritualidad se puede llamar apasionada
porque su esencia es el misterio del sufrimiento por amor, el misterio pascual, se trata de un
deseo profundo de amar ardientemente hasta el extremo de entregar la propia vida Jesucristo
porque El la entreg6 primero porque nos amaba y para hacernos participes de esa misma vida
en la comunién de la Iglesia. La consagracion es en el fondo un intercambio de amor que a
su vez nos abre al amor a los demas. ...el hombre tampoco puede vivir exclusivamente del
amor oblativo, descendente. No puede dar inicamente y siempre, también debe recibir. Quien
quiere dar amor, debe a su vez recibirlo como don. Es cierto —como nos dice el Sefior— que
el hombre puede convertirse en fuente de la que manan rios de agua viva (cf. Jn 7, 37-38).
No obstante, para llegar a ser una fuente asi, él mismo ha de beber siempre de nuevo de la
primera y originaria fuente que es Jesucristo, de cuyo corazén traspasado brota el amor de
Dios (cf. Jn 19, 34)...[Benedicto XVI]

-17 -



La consagracion al Corazon de Jesus, es dar un paso hacia lo definitivo, pues sélo en la
donacion total Cristo se puede desarrollar el amor en su plenitud, de tal modo, ésta es un
mecanismo utilisimo para el desarrollo pleno de la vida espiritual, ya que modelada por la
caridad ardentisima del corazdn divino, las virtudes crecen en el hombre de modo intensisimo
pues se encuentra en tension hacia lo eterno, generandose una unién con Dios por amor y en
la que Dios crea el amor, porque como se dijo anteriormente Dios no so6lo desea el bien para
el otro (amor de benevolencia) sino que también lo crea. El desarrollo del amor hacia sus mas
altas grados y su mas intima pureza conlleva el que ahora aspire a lo definitivo, y esto en un
doble sentido: en cuanto implica exclusividad —so0lo esta persona—, y en el sentido del "para
siempre”. El amor engloba la existencia entera y en todas sus dimensiones, incluido también
el tiempo. No podria ser de otra manera, puesto que su promesa apunta a lo definitivo: el
amor tiende a la eternidad. Ciertamente, el amor es un salir de si mismo, pero no en el sentido
de arrebato momentéaneo, sino como camino permanente, como un salir del yo cerrado en si
mismo hacia su liberacion en la entrega de si y, precisamente de este modo, hacia el
reencuentro consigo mismo, mas aun, hacia el descubrimiento de Dios Ledn XIlI decia que
la consagracion es util a todos pues “Después de haberlo realizado, los que conocen y aman
a Cristo Jesus, sentiran crecer su fe y su amor hacia El. Los que conociéndole, son remisos a
seguir su ley y sus preceptos, podran obtener y avivar en su Sagrado Corazoén la llama de la

caridad."

Pio XI la proponia como el medio para que el Reino de Dios se actualizara en la vida del
cristiano, Pio XII decia que por ella los méritos obtenidos por la victoria sobre el demonio,
el pecado y la muerte, y los tesoros de la sabiduria y ciencia se presentan disponibles para el
cristiano. La consagracion al Corazén de Jesus, no es una accion intimista, antes bien, tiene
un caracter misionero puesto que Cristo a traves de los miembros de su Cuerpo Mistico busca
extenderse a todos los confines del mundo, ofreciendose al Padre en un acto supremo de amor
Frente al deber de la nueva evangelizacion, el cristiano que viendo el Corazén de Cristo,
Sefior del tiempo y de la historia, a El consagra y junto consagra los propios hermanos, se
descubre portador de su luz. Animado de su espiritu de servicio, €l coopera a abrir a todos
los seres humanos la perspectiva del ser elevador hacia la propia plenitud personal y
comunitaria [San Juan Pablo I1] EI hombre sale de si para entregarse completamente a este

Corazon amantisimo, en El descubre el amor ardiente de Dios por el género humano, ello

-18 -



lleva al cristiano a renovar su caracter misionero, puesto que no puede no amar a los hombres
a los que Jests ama, y los amara como El ama, porque amara en El. "Conocer en Jesucristo
el amor de Dios, experimentarlo teniendo puesta nuestra mirada en él, hasta vivir
completamente de la experiencia de su amor, para poderlo testimoniar después a los demas."
[Benedicto XVI]

A continuacion presentamos una oracion de consagracion personal propuesta por el Manual

de la Guardia de Honor del Sagrado Coraz6n

“1Oh amabilisimo Jestis mio! Para probarte mi gratitud y en desagravio del gran nimero de
infidelidades con que te he ofendido, yo N.N. te ofrezco mi coraz6n, me consagro

enteramente a Tiy propongo con tu gracia no volver a ofenderte jamas.”

-19 -



5. LA REPARACION AL CORAZON DE JESUS

La doctrina cristiana...tiene tres principios sobre los cuales establece todo su ejercicio: la
abnegacién de sf mismo, que es mucho mas que privarse de placeres; llevar la cruz, que es mucho
mas que soportarla; seguir a Nuestro Sefior no sélo renunciandose a si mismo y llevando la cruz
propia, sino también practicando toda suerte de buenas obras. Sin embargo, no se demuestra
tanto el amor abnegandose y obrando cuanto padeciedo [San Francisco de Sales]

El acto de consagracién al Sagrado Corazdn nos recuerda que esta devocién acentla la
mediacion redentora de Jesucristo, sin embargo este elemento se conecta perfectamente con
la accion reparadora que pedia el corazon de Cristo a santa Margarita Maria, pues se trataba
del devolver amor por amor, de tal modo que la mejor manera de satisfacer a la frialdad del
hombre seria la adoracion y la consagracién de si al amor de Dios. Reparar es una obra de
justicia que busca compensar por el pecado cometido. Sobre la consideracion del amor de
Cristo en su sagrado Corazon podemos decir que es un amor que es despreciado y maltratado,
ese amor divino, espiritual y sensible, no es correspondido por los hombres, es un amor que

sufre y al que para devolver el honor debido, hay que amar.

Sien un primer momento se busca corresponder al amor de Jesus, el cristiano no puede luego
sino querer satisfacer por aquellos que no le corresponden, a eso se refiere la reparacion, ella
busca cumplir con el deber de enmendar por las injurias recibidas. La reparacion tiene su
fundamento en el acto de Redencion cumplido por Jesucristo, a causa del pecado la justicia
divina fue lesionada, y para ser sanada exige una satisfaccion de parte del hombre. El misterio
pascual es el modo en el que Jesus pagd por los hombres para suplir a la deuda que se tenia.
Asi el acto de reparacion es una satisfaccion a la justicia divina, pero en el Corazon de Jesus
se encuentra mas que eso, se trata de una participacion al amor redentor de Cristo por el
hombre, es un sufrimiento por unién de amor. La reparacion no es sélo arrepentirse por el
pecado cometido sino dar el amor debido que no ha sido correspondido. El pecado “afecta”
a Dios en cuanto, que le impide consumar su amor hacia el hombre, un amor que se ha sido
dado de forma gratuita en una un relacién que esta por encima de todo aquello a lo que el
hombre podria tener derecho como criatura, esto no afecta en nada la naturaleza divina, ya
que el pecado solo afecta de modo efectivo al hombre pero muestra en que sentido se hiere,
se causa sufrimiento, a Dios. Esta caracterisitca del amor divino la vemos en Lc 19, 41ss

cuando Jesus llora por la neecedad de Jerusalén Por un lado, la reparacién ofrece la idea de

-20 -



una satisfaccion a Dios por el pecado, ya que este es una ofensa personal ante Dios, es un
rechazo a su Sefiorio y Amor, en sentido repara la relacion entre Dios y los hombres. Pero el
pecado también ha hecho que el hombre se alejase de la vida eterna, y esto afecta también a
las demas creaturas, esto significa que la obra de Dios queda herida, por lo que la reparacion
ofrecida por la reparacion de Cristo restaura el orden en la obra divina, renueva en si todas
las cosas. Asi se habla en el primer caso del aspecto subjetivo y, en el segundo, del aspecto

objetivo de la Reparacidn realizada por Cristo en la Redencion.

El sacrificio de Cristo, a diferencia del de la Antigua Ley, es un sacrificio unico, definitivo
(de una vez por todas) y eterno, en cuanto que se consuma en el cielo por medio de la
resurreccion, perpetuando Cristo eternamente su ofrenda al Padre como sacerdote y victima
que intercede por nosotros. La reparacion como se entiende modernamente en cuanto término
es reciente sin embargo la practica de la misma se puede atestiguar en los origenes de la fe
en las diversas practicas penitenciales. Y es que "el acto de reparacion tiene como sujeto la
Iglesia, como materia la ingratitud de sus miembros, como objeto la persona del Redentor y
como naturaleza el amor"[Eduardo Glotin] EI Corazon de Cristo nos revela que, al asumir
nuestra naturaleza humanay una vez incorporados a El por el bautismo en la Iglesia, también
podemos unirnos a su amor redentor y reparar por los pecados cometidos, es decir nos hace
gozar de los beneficios de su Reparacion y nos hace capaces de poder ofrecernos también
nosotros mismos en union a El. Cristo ofrece en si el sacrificio de expiacion por los hombres,
lo atestigua el mismo en "El Hijo del hombre no ha venido a ser servido sino a servir y dar
la vida en rescate de los muchos™ (Mc. 10, 45) san Pablo dira que se entregd por nosotros (cf.
Ef 5, 2) y en da una connotacion expiatoria a la Eucaristia (cf. 1 Cor 11) e invita a los
cristianos unirse en este sacrificio “Os exhorto, pues, hermanos, por la misericordia de Dios,
a que presentéis vuestros cuerpos como sacrificio vivo, santo, agradable a Dios; este es
vuestro culto espiritual” (Rm 12, 1). Asimismo menciona la posibilidad de ofrecerlo para el
provecho de otros cuando dice “Ahora me alegro de mis sufrimientos por vosotros: asi
completo en mi carne lo que falta a los padecimientos de Cristo, en favor de su cuerpo que
es la Iglesia” (Col 1, 24)

El padre Reginald Garrigou-Lagrange explicara el deber de la reparacion desde un punto de

vista moral en atencion a expiar la pena temporal, ya que en el cometer un pecado mortal hay

-21-



dos movimientos, por una parte el rechazo de Dios, y por otro la atraccion hacia una creatura
en lugar de Dios, la primera genera la pena eterna, la segunda la pena temporal; y aunque por
la conversion y la Confesion sacramental es perdonada la pena eterna aun queda reparar la
pena temporal, es decir reparar el desorden del afecto por la creatura en lugar del Creador. El
pecado venial aunque no merece la pena eterna, si la temporal aunque ésta en menor grado,
por lo que siempre existe el deber de reparar. Este deber en la espiritualidad del Corazén de
Jesus se lleva a cabo en primer lugar a través del aceptar las pruebas que puedan ocurrir asi
como ofrecer las consolaciones que se vivan, sea que vengan de Dios, sea que vengan de los
hombres. La reparacién es inseparablemente contricion dolorosa, aceptacion de las pruebas
y ofrenda gozosa, al Corazon de Jesus, de todos los gozos compensadores que le vienen del
Padre y de los hombres; esa reparacion glorificadora, implicitamente consoladora, constituye
una respuesta de amor a la revelacion de nuestra reparacién por Cristo, ofrecida al Padre en
nuestro nombre. Asi la reparacion subjetiva ofrecida al Corazén de Jesus por los cristianos
esta ella misma perfectamente enraizada en la reparacion objetiva que el continGa a ofrecer
en nuestro favor en el sacrificio eucaristico. Asi habra quien en la reparacion distinga dos
momentos, en primer lugar, la consolacion de Jesucristo por los dolores padecidos en
compensacion por el pecado del hombre, en segundo lugar, contemplando al Cristo sufriente,
contemplando sus sentimientos, se sube a la satisfaccion por el Amor de Dios, que ha sido

despreciado por el hombre al pecar.

La espiritualidad al Sagrado Corazon contempla en la linea de la reparacion un ejercicio
particular de oracion que tiene por objeto busca consolar a Jesus que en el Huerto de los
olivos sufri6 la agonia por los pecadores, sera un reconocer su amor retribuyendo amor a
Aquel que di6 su vida por la salvacion del género humano, esta practica se unira a la
adoracion eucaristica que ya con la fiesta de Corpus Christi buscaba realizar el mismo
objetivo reparador, dandole asi un tributo especial al amor de Cristo. En la Eucaristia se
actualiza de modo particular la espiritualidad del Sagrado Corazdn, porque junto con su
Pasion es el testimonio del gran amor de Dios por los hombres, es mas por su presencia real
en las especies eucaristicas Jesus se encuentra siempre cercano al hombre, por ello los
ejercicios de reparacion estan en linea con la devocion eucaristica. La reparacion produce
frutos de caridad, puesto que hace que el hombre salga de si mismo para entrar en el Yo de
Cristo, participando de su triple amor, de modo tal que ama unido a El, y amando a JesUs,

-22 -



ama lo que El ama, por lo que entra en la plena comunién de los santos en el cuerpo mistico
de Cristo. El Papa Pio XI recuerda como a la devocién al Sagrado Corazén esta vinculada la
reparacion por las ofensas cometidas a tan grande amor, la propone como remedio contra los
males socioecondmicos que se vivian en la época, pues reconoce que tienen su origen en el
corazon del hombre por la sed de avaricia, asi la oracion y penitencia a la que invita la
reparacion desenraizaré de los hombres la avaricia, pues "EI hombre que ruega mira arriba,
es decir, a los bienes del cielo que medita y desea, todo su ser se hunde en la contemplacion
del admirable orden creado por Dios, que no conoce el frenesi de los acontecimientos ni se
pierde en fltiles competencias de siempre mayor velocidad” [Pio XI] de ese modo se
reordena su interior y en su actividad externa obrara consecuentemente. La fuente de donde
mana todo fruto de la expiacion que ofrecen los Cristianos es el sacrificio cruento de Cristo
que se actualiza en la celebracién santa Eucaristia, y en el que se unen a Cristo sus fieles
como su mistico cuerpo en oblacién total al Padre. “Y cuanto mas perfectamente respondan
al sacrificio del Sefior nuestra oblacién y sacrificio, que es inmolar nuestro amor propio y
nuestras concupiscencias y crucificar nuestra carne con aquella crucifixién mistica de que
habla el Apdstol, tantos méas abundantes frutos de propiciacion y de expiacion para nosotros

y para los demas percibiremos” [Papa Pio XI]

Una imagen que ayuda a entender las consolaciones ofrecidas al Corazén de Cristo es la del
angel que aparece reconfortandolo en el evangelio de san Lucas, asi como nuestros pecados
fueron ocasion de sus sufrimientos, nuestros actos de amor son ocasion de su consuelo, "si a
causa también de nuestros pecados futuros, pero previstos, el alma de Cristo Jesus estuvo
triste hasta la muerte, sin duda algin consuelo recibiria de nuestra reparacion tambien futura,
pero prevista, cuando el angel del cielo se le aparecid para consolar su Corazon oprimido de
tristeza y angustias" [Pio XI] . El verdadero devoto del Sagrado Corazon es amante de la
cruz, pues en ella se manifesto el amor de Dios por la humanidad, es en donde muestra el
amor por los hombres. Es ahi donde se manifiesta el misterio de la redencion y la donacion

de los sacramentos.

“Se trata aun hoy de conducir a los fieles a fijar la mirada adorante en el misterio de Cristo,
Hombre-Dios, para convertise en hombres y mujeres de vida interior, personas que sienten y

viven la llamada a la vida nueva, a la santidad, a la reparacién, que es la cooperacion

-23-



apostolica a la salvacion del mundo, personas que se preparan a la nueva evangelizacion,
reconociendo al Corazon de Cristo como corazon de la Iglesia: es urgente para el mundo

comprender que el cristianismo es la religion del amor”.[San Juan Pablo I1]

La reparacion ciertamente es en primer lugar y con razon un deber de justicia ante la gran
bondad que el Sefior muestra hacia sus criaturas y la ingratitud con que se le corresponde, sin
embargo, no este dolor de ver como el Amor no es amado, debe dar origen por un lado a la
oracion asociandonos a sus sufrimientos, pero por otro lado a la mision, si, reparacion y
misionariedad estan intimamente ligadas, sabiendo que Jesus arde de deseos de comunicar
su amor a todos los hombres ¢podremos quedarnos de brazos cruzados? ¢Acaso no
buscaremso también nosotros buscar apagar la sed del que en el madero de la Cruz buscaba
saciarse con nuestro amor? La espiritualidad del Sagrado Corazén bajo sus dos actos de
consagracion y de reparacion nos hace realmente misioneros del amor, buscamos que todos
le conozcan, que todos le amen, que EI mismo nos use como canales para llevar la gracia de
su bondad a todos los rincones de la tierra, que su Amor lata en nuestros pequefios corazones
para que llegando a todos los hombres estos se vuelquen en un homenaje de amor hacia El.
Reparar también indica salir a la calle, llevar el amor, hacer amar al Amado. Conducir a los
hombres hacia El, anunciando a toda criatura el kerigma: «Jesucristo te ama, dio su vida
para salvarte, y ahora esta vivo a tu lado cada dia, para iluminarte, para fortalecerte, para

liberarte» (Papa Francisco, Evangelii Gaudium n.164)

-24 -



6. LA SAGRADA EUCARISTIA Y EL CORAZON DE JESUS

La fiesta del Corazon de JesUs estd intimamente ligada a la de “Corpus Christi” en ella
hacemos memoria del gran don que nuestro Sefior Jesucristo nos ha dejado el Santisimo
Sacramento del Altar. En El se manifiesta la profundidad del amor con que Cristo ha
abrazado a la humanidad, amor que san Juan describird como un “amor hasta el extremo”
puesto que dio su vida por todos. Cada vez que participamos de la Santa Misa no hacemos
otra cosa sino participar de este misterio de amor, podemos gozar de los frutos de su pasion,

volvemos al Calvario, participamos de su sacrificio en Cruz por nosotros.

Nadie nos ha amado como El, Jestis mismo nos ensefi6 “nadie tiene amor mas grande que el
que da la vida por sus amigos” y El nos ha llamado sus amigos y nos manifesté su amor aquel
primer viernes santo. Ante este gran acto de amor no podemos quedar indiferentes hemos de
corresponderle abriendo nuestros corazones a ese tesoro abundantisimo de Caridad que latié
en su Sacratisimo Corazon. De hecho, contemplar en la vida de la Iglesia el amor de Cristo
JesUs que se ofrece como victima en el santo sacrificio de la Misa, es lo que se conoce como
la devocion al Corazén Eucaristico de Jesus, es aprender a descubrir en su Corazon santo ese
movimiento interior que le llevo no s6lo a dar su vida por nosotros en el madero de la Cruz,
sino a perpetuar los efectos de su sacrificio incluso hoy en cada celebracion eucaristica, bien
lo dijo El que estaria con nosotros todos los dias hasta el fin del mundo. jCuénto amor brota
de los corazones de los hombres al contemplar el inmenso Amor del Sefior, con razdn decia

santa Teresa: "Amor saca amor"'!

Fue la fuerza de ese amor purisimo la que lo movié a sellar la nueva y eterna alianza entre
Dios y los hombres, su Preciosisima Sangre, que brotd aquel dia de su costado abierto, es la
misma que hoy continua a purificar nuestros corazones concediéndonos la fuerza necesaria
para no dejarnos llevar por las corrientes mundanas que nos inducen al pecado y la muerte y
que nos quieren apartar de El, su Santisimo Cuerpo continua a ser nuestro “pan para el
camino” que nos alimenta para permanecer y perseverar en fidelidad en nuestro peregrinaje
hacia la patria celeste. En cada santa Misa buscamos unirnos como Iglesia, Cuerpo Mistico,
a Cristo nuestra Cabeza, en el culto agradable al Padre, formando lo que san Agustin llamaria

el “Cristo total”, cabeza y miembros. Anhelamos unirnos a su Corazén Eucaristico para:

-25-



« Adorar a Dios, Uno y Trino, fuente de la vida, de la salvacion, de todo bien

» Agradecerle por todos los beneficios recibidos de su generosidad, jcuantos dones
espirituales e incluso materiales nos son concedidos dia con dia!

« Expiar por nuestros pecados y los del mundo entero, buscando compensar por las
veces en que no le hemos amado o en las que otros no le han amado. jEn cuantos
templos JesUs se encuentra solo en el Sagrario!

» Suplicar por todas nuestras necesidades, personales y familiares, por nuestros amigos
y enemigos, comenzando por las gracias espirituales que nos auxilian en nuestro
peregrinaje hacia el cielo e incluso por las cuestiones materiales que nos puedan

resultar Utiles en este caminar.

iCuantos beneficios nos vienen de la vivencia del amor al Corazon de Jesus que late de un
modo especial en la Santisima Eucaristia! El Ilamado prisionero del amor en la Hostia
Consagrada nos invita a corresponder al amor de Dios, Uno y Trino, entrando en su Corazon.
La Eucaristia acrecienta nuestra union con Cristo, nos hace crecer en caridad, nos purifica de
los pecados veniales y nos previene de los mortales, fomenta la comunién y nos hace

solidarios con los mas necesitados.

La adoracion eucaristica que tributamos fuera de la Santa Misa no hace otra cosa sino
prolongar para nosotros ese encuentro de amor con el Sefior, ahi nos nutrimos de la vida
eterna que brotd del costado abierto del Redentor. Por lo que, venir a estar frente a su
presencia, es gozar de una hora de cielo, de una hora de paraiso, de una hora de serenidad en
la paz de la eternidad. Siempre que venimos a encontrarnos con El podriamos hacer nuestras
las palabras de un salmo “jQué deseables son tu moradas Sefior del universo! Mi alma se

consume y anhela en los atrios del Sefior, mi corazdén y mi carne retozan por el Dios vivo”

(Sal 84, 3).

Al llegarnos a su presencia podriamos orar diciendo “Amado JesUs mio, jcuanta es mi
felicidad y qué alegria experimento al tener la dicha de venir a verte, de venir a pasar en tu
compafiia esta hora y poderte expresar mi amor! jQué bueno eres, pues que me has llamado;
cuan amable, no desdefiandote en amar a un ser tan despreciable como yo! jOh, si, si; quiero

",

corresponder amandote con toda mi alma!” (San Pedro Julian Eymard) Y al considerar este

-26 -



amor que nos une, seremos movidos por €l a salir al encuentro de nuestro hermano que pasa
necesidad, contemplar el amor de Cristo en la Eucaristia nos interpela a realizar todo tipo de
obras de misericordia por aquellos con quienes formamos un solo Cuerpo, con aquellos por

quienes el también dio su vida, ;co6mo no amar a los que El ama?

Una de las notas caracteristicas de la espiritualidad del Sagrado Corazdn es poner en primer
lugar siempre a Jesus, la experiencia de una vida centrada en Cristo, en la que nada va
antepuesto a El marca la pauta de nuestra relacion estrecha con ese Amor que colma los
anhelos de los corazones de los hombres, este Corazon merece toda honra, toda alabanza,
toda adoracion, pues es el Corazon del Hijo de Dios, pero profundicemos un poco mas ¢,qué

es la adoracion? ¢que importancia tiene? ¢Cémo se hace?

Comencemos por recordar, el pueblo de Israel en el desierto mientras peregrinaba rumbo a
la tierra prometida era precedida por la tribu de Juda, sabemos que en hebreo Juda quiere
decir alabanza, y es interesante para nosotros que vamos como peregrinos hacia la patria
celeste que también se nos presente este paradigma como una manera de recordarnos que es

lo primero en atencién a nuestro ser cristianos.

Se dice que en toda movimiento dindmico siempre hay que tener presente el fin, y el fin de
la vida del hombre es la glorificacion de Dios, de ahi que una de las peticiones del Padre
Nuestro diga “santificado sea Tu nombre”, en cada cosa que realizamos siempre buscamos
infundir ese matiz, buscamos darle esa forma, configurar todo nuestro obrar de manera que
seamos, como dice san Pablo, una alabanza para la gloria de Dios. Ya en la mas tierna
infancia del Nifio JesUs, los magos venidos de oriente nos revelan la importancia de este
primer movimiento, ellos se pusieron en camino para adorar al Dios-Rey que habia nacido
en Belén, por ello el Papa Francisco nos dira que: “Si perdemos el sentido de la adoracion,
perdemos el sentido de movimiento de la vida cristiana, que es un camino hacia el Sefior, no
hacia nosotros. Es el riesgo del que nos advierte el Evangelio, presentando, junto a los Reyes

Magos, unos personajes que no logran adorar.” (Homilia del 6 de enero).

-27-



Si todo nuestro obrar debe caracterizarse por esto, y sabemos que todo nuestro obrar esta
animado por nuestra vida de oracion, significa que en ella debe primar de un modo especial

la oracién de adoracion.

Pero ¢qué es adorar? Esta palabra viene del latin ad — ore , literalmente nos da la nocién de
llevar a la boca, y que es lo que llevamos a la boca, una palabra, pero no cualquier palabra,
es una palabra que elogia, ensalza, enaltece, reconoce y admira a nuestro Sefior por quién es
El y por las maravillas que obra, es reconocer su perfecciones, es olvidarnos de nosotros

mismos para volvernos a El.

Dice el Catecismo de la Iglesia que adorar:

“La adoracion es la primera actitud del hombre que se reconoce criatura ante su Creador. Exalta
la grandeza del Sefior que nos ha hecho (cf Sal 95, 1-6) y la omnipotencia del Salvador que nos
libera del mal. Es la accién de humillar el espiritu ante el “Rey de la gloria” (Sal 14, 9-10) y el
silencio respetuoso en presencia de Dios “siempre [..] mayor” (San Agustin, Enarratio in
Psalmum 62, 16). La adoracién de Dios tres veces santo y soberanamente amable nos llena de
humildad y da seguridad a nuestras siplicas.” (Catecismo n. 2628)

La adoracion esta intimamente vinculada a la justicia, pues de ella brota dandole a Dios lo
que le debemos, de hecho la “religion” entendida en cuanto virtud es propiamente una hija
de esta virtud cardinal. De hecho, el mismo Sefior en el decalogo nos manifiesta este deber
nuestro como el primero de los mandamientos, aun mas cuando a Jesus le preguntaron cuél
era el mandamiento mas importante el comienza recordando el Shema “Escucha Israel,
amaras al Sefior tu Dios con todo tu corazén con toda tu alma y con toda tu fuerzas”, ¢qué es
adorar al Sefior sino amarlo de esta manera?, incluso cuando en el desierto es tentado por el
demonio luego de ofrecerle “poder y gloria” si se ponia de rodillas y le adoraba, el Hijo de
Dios evoca la Sagrada Escritura y dice: “Adoraras al Sefior tu Dios y solo a El daras culto”
(Lc 4, 8) Es sumamente importante en nuestra vida de fe aprender a vivir esta dimension de
la vida espiritual puesto que “La adoracion del Dios tnico libera al hombre del repliegue

sobre si mismo, de la esclavitud del pecado y de la idolatria del mundo.” (Catecismo n. 2097)

Esto mismo lo vemos reflejado en la Sagrada Escritura, volviendo al ejemplo de la adoracion
de los magos, vemos como también hay otro personaje que no supo adorar, sino que busco

ponerse a si mismo en lugar del Nifio Jesus, ¢Quién es este? Herodes. El Papa Francisco nos

-28 -



invita a recordar cuan peligroso y facil es caer en la idolatria que es lo radicalmente opuesto
a la adoracion “En realidad, Herodes s6lo se adoraba a si mismo y, por lo tanto, queria
deshacerse del Nifio con mentiras. ;Qué nos ensefia esto? Que el hombre, cuando no adora
a Dios, esta orientado a adorar su yo. E incluso la vida cristiana, sin adorar al Sefior, puede
convertirse en una forma educada de alabarse a uno mismo y el talento que se tiene: cristianos
que no saben adorar, que no saben rezar adorando. Es un riesgo grave: servirnos de Dios en
lugar de servir a Dios. Cuantas veces hemos cambiado los intereses del Evangelio por los
nuestros, cuéntas veces hemos cubierto de religiosidad lo que era comodo para nosotros,
cuéntas veces hemos confundido el poder segun Dios, que es servir a los demas, con el poder

segun el mundo, que es servirse a si mismo.” (Papa Francisco, Homilia del 6 de enero de

2020)

El corazon del hombre ha sido hecho para amar, para recocer el bien y moverse afectiva e
inteligentemente hacia él, sin embargo cuando nuestro interior no esta rectamente ordenado
poniendo a Dios y su voluntad en primer lugar, tendemos a aficionarnos o apegarnos a otras
cosas, buscamos hacernos “dioses” a nuestra medida segin nuestra “necesidad” o mejor
dicho segun nuestras “ganas”. Asi nos esclavizamos de bienes materiales, la ropa, las joyas,
el dinero, etc. o incluso inmateriales, los afectos, posiciones, respetos humanos, etc. El
hombre que no adora a Dios adorara cualquier otra cosa, bien se dice “uno es lo que ama” si
amas las cosas de la tierra, terreno seras, si amas las cosas del cielo, celestial seras. Lo decia
san Juan de la Cruz de modo poético hablando de la union del alma que ha llegado a la

perfeccion en el amor de Dios cuando escribia “la amada es en el Amado transformada”.

Tan necesaria es la adoracion en la vida del cristiano que la fuerza de nuestro ser y nuestro
que hacer cristiano encuentra ahi su fundamento, para asemejarnos cada vez mas a Jesus,
para adquirir sus actitudes y comportamientos, pensamientos y sentimientos, es preciso pasar
tiempo con El en adoracion, es mas, el fruto de todo nuestro apostolado misionero esta ahi,
ya lo decia un sacerdote anciano una vez “el éxito de la mision se alcanza primero en la
oracion”. Ciertamente hace falta salir de nuestra comodidad, profundizar en el conocimiento
de la Sagrada Escritura y del magisterio de la Iglesia e incluso de ciencias auxiliares, claro
que conviene pensar nuevas formas de presentar el Evangelio, planificar y programar las

cosas que hemos de hacer, pero no hemos de olvidar el fundamento que el Sefior. EI mismo

-29 -



Jesus nos dio ejemplo de esto cuando luego de sus largas jornadas de predicacion y atencién
a los méas necesitados pasaba la noche en oracién ante el Padre celestial. Y en este sentido
claro que vale la suplica, claro que vale la intercesidn pero debe todo ser precedido por la

adoracion.

Siguiendo con el ejemplo del pasaje de la Escritura sobre los magos venidos de oriente, el
Papa Francisco nos recordaba como también estaban junto a Herodes los Doctores de la Ley,
aquellos que conocian la Escritura, estos también escucharon hablar de Jesus, pero no por
eso fueron y adoraron, a partir de ahi nos recordara el Santo Padre que: “En la vida cristiana
no es suficiente saber: sin salir de uno mismo, sin encontrar, sin adorar, no se conoce a Dios.
La teologia y la eficiencia pastoral valen poco o nada si no se doblan las rodillas; si no se
hace como los Magos, que no s6lo fueron sabios organizadores de un viaje, sino que
caminaron y adoraron. Cuando uno adora, se da cuenta de que la fe no se reduce a un conjunto
de hermosas doctrinas, sino que es larelacién con una Persona viva a quien amar. Conocemos
el rostro de Jesus estando cara a cara con El. Al adorar, descubrimos que la vida cristiana es
una historia de amor con Dios, donde las buenas ideas no son suficientes, sino que se necesita
ponerlo en primer lugar, como lo hace un enamorado con la persona que ama. Asi debe ser

la Iglesia, una adoradora enamorada de Jesus, su esposo” (Homilia 6 de enero de 2020)

La mejor manera de aprender a adorar al Sefior es aprendiendo de la mejor escuela de oracién
gue tenemos, los Salmos de la Sagrada Escritura, por ejemplo el Sal 92, Sal 148, Sal 150 o
también Dn 3, 57ss. También las mismas oraciones que nos propone la Iglesia en la Sagrada
Liturgia como por ejemplo el “Santo” que es el himno de adoracion que se eleva Dios, Uno
y Trino tanto en la tierra como en el cielo segin el vidente del Apocalipsis. EXxisten
NUMErosos recursos en pequefios devocionarios y libros de oraciones que también son un

recurso util para este fin.

La experiencia de Dios en la vida de cada uno sera la mejor motivacion, al contemplar las
obras del Sefior como lo descubres a El, en la sanacion de una enfermedad de dificil
tratamiento descubrimos su omnipotencia, cada vez que nos concede su perdon a través del
sacramento de la reconciliacion descubrimos su misericordia, cuando en medio de crisis
econdmicay laboral vemos que nunca ha faltado lo necesario para comer y vivir descubrimos

su Divina Providencia, cuando contemplamos como durante mucho tiempo no obstante

-30-



nuestras debilidades, tropiezos y caidas nos continda a Ilamar a su servicio santo descubrimos
su infinita Paciencia, al ver como no castiga nuestros pecados como mereceriamos podemos
contemplar su gran clemencia, al ver como nos recompensa por nuestra buenas obras mas de
lo que merecerian contemplamos su Generosidad infinita, al contemplar como las situaciones
que considerabamos incomprensibles en algin momento hoy tienen sentido en orden nuestra

salvacion contemplamos su Divina Sabiduria.

De modo especial en nuestra vida tiene un lugar particular la préctica de la Adoracion
Eucaristica, contemplando a Jesus en el Santisimo Sacramento del Altar, es el momento
propicio para formar en nuestro corazén la actitud que mas tarde se convertira en plegaria,

de adoracion, de acciodn de gracias, de expiacion o de suplica.

Ciertamente, a Dios se le puede adorar en cualquier lugar, pero siempre a nuestra naturaleza
humana conviene tener momentos y espacios adecuados para formar el corazén, de ahi que
la Adoracidn al Santisimo Sacramento es con gran razon un don del Sefior, no s6lo porque
se quedo realmente entre nosotros, sino que, como toda realidad sacramental es un gesto de
su misericordia ya que sabiendo que el hombre conoce por los sentidos ha querido dejarnos
estos signos sensibles, en los cuales nos comunica su gracia, su vida divina, sabiendo que en
este sacramento de Amor, nos ha dejado algo mucho mas grande, se que ha querido hacer

presente El mismo.

Santo Tomas de Aquino lo decia de la siguiente manera: “Lo de escoger un lugar determinado
para adorar no se requiere por parte de Dios, a quien adoramos, como si se hallase alli
recluido, sino por parte del propio adorador. Y esto por una triple razén. La primera, por la
consagracion del lugar que hace concebir en los orantes una especial devocion y confianza
en ser escuchados con mayor seguridad, como nos consta por la adoracion de Salomon (3 Re
8). La segunda, por los sagrados misterios y otros objetos sagrados que contiene tal lugar. La
tercera, por la concurrencia de muchos adoradores, por lo que la oracion se hace mas digna
de ser escuchada, segun aquello de Mt 18,20: Donde hay dos o tres congregados en mi

nombre, alli estoy yo en medio de ellos.” Suma Teoldgica, I1-11 q.84 a.3 sed contra 2

-31-



De ahi que el Papa Benedicto XV1 nos recordaba en alguna ocasién que ahi:

“En el momento de la adoracién todos estamos al mismo nivel, de rodillas ante el Sacramento
del amor. El sacerdocio comun y el ministerial se encuentran unidos en el culto eucaristico....
Estar todos en silencio prolongado ante el Seflor presente en su Sacramento es una de las
experiencias mas auténticas de nuestro ser Iglesia, que va acompafiado de modo complementario
con la de celebrar la Eucaristia, escuchando la Palabra de Dios, cantando, acercandose juntos a
la mesa del Pan de vida. Comunién y contemplacién no se pueden separar, van juntas. Para
comulgar verdaderamente con otra persona debo conocerla, saber estar en silencio cerca de ella,
escucharla, mirarla con amor. El verdadero amor y la verdadera amistad viven siempre de esta
reciprocidad de miradas, de silencios intensos, elocuentes, llenos de respeto y veneracion, de
manera que el encuentro se viva profundamente, de modo personal y no superficial. Y
lamentablemente, si falta esta dimensién, incluso la Comunién sacramental puede llegar a ser,
por nuestra parte, un gesto superficial. En cambio, en la verdadera comunién, preparada por el
coloquio de la oracién y de la vida, podemos decir al Sefior palabras de confianza, como las que
han resonado hace poco en el Salmo responsorial: «Sefior, yo soy tu siervo, siervo tuyo, hijo de

tu esclava: rompiste mis cadenas. Te ofreceré un sacrificio de alabanza invocando el nombre del
Sefior» (Sal 115, 16-17).” (Jueves 7 de junio de 2012)

La misma adoracion al Sefior es de gran beneficio incluso para nosotros mismos, para
nuestras comunidades, para nuestros proyectos, para todo nuestro ser y hacer. Dios
infinitamente misericordioso y sabio con razon establecio como el primero de sus
mandamientos la adoracién. De hecho si recordamos en qué momento fueron dadas las tablas
de la Ley a Moisés, recordaremos que fue cuando el Pueblo estaba saliendo de Egipto y
poniéndose en camino a peregrinar por el desierto rumbo a la tierra prometida, justo habian
salido de la esclavitud, justo habian roto con la situacion de opresion que vivian, por eso
alglin comentarista nos dira que en aquellas diez palabras, el Sefior no les dio otra cosa sino

las instrucciones para vivir en libertad, la primera de las cuales es la adoracion de Dios uno.

Al considerar todo lo que hemos dicho de la adoracion no resulta extrafio que nuestra Madre
la Iglesia haya asociado a la préactica de la Visita al Santisimo Sacramento por al menos
30min una indulgencia plenaria. Recordemos que esta gracia que se nos concede apunta a
remision de la pena temporal, es decir nos ayuda a romper al apego o aficion desordenada
que el pecado deja en nosotros una vez cometido, aunque haya sido perdonado en el
sacramento de la reconciliacion todo pecado deja consecuencias en nuestras vida a causa del
desorden que implica, por tanto, cuando cumplida las debidas disposiciones nos acercamos
a adorar a Jesus en el Santisimo Sacramento durante este tiempo, la Iglesia implora para

nosotros esta gracia del cielo en virtud de la facultad que Jesus le confirié de atar y desatar.

-32-



Al meditar acerca del rol de la adoracién en nuesta vida no nos queda otra cosa sino buscar
ponerla en préctica, poniéndo la mirada en Dios nuestro Sefior que no se deja ganar en
generosidad, hagamos nuestras aquellas palabras que san Juan de la Cruz escribia en cuatro
versos que titulé6 Suma de perfeccion: “Olvido de lo creado, memoria del Creador, atencién

a lo interior, y estarse amando a la amado”

-33-



Parte II - Testigos del Corazon de
Cristo

A continuacién presentamos una serie de temas que nos invitan a contemplar los testimonios
que encontramos en la Biblia, la Liturgia, el Magisterio y la vida de los santos sobre el

Corazén del Sefior, lo hacemos preguntandonos:

¢Cuél es el uso que la Sagrada Escritura da a la palabra Corazon? ;Cémo se manifiesta la fe
en el amor del Sefior en la Sagrada Liturgia a través de las oraciones del Sagrado Corazon'y
la lectura creyente que hacemos de la Palabra? ;Qué han dicho los Papas sobre esta devocion?

¢Cual es el testimonio de lo santos sobre este punto?

-34 -



7. EL “CORAZON” EN LA SAGRADA ESCRITURA

La Sagrada Escritura utiliza la palabra corazén en diversas ocasiones y con distintos
significados, vamos a exponer sintéticamente un poco sobre ello en base a una conferencia
del sacerdote pasionista Luis Diez Merino titulada “La revelacion biblica y el corazon de
Jesus” en el marco del Congreso Internacional "Cor lesu, Fons Vitae™ de 2007. Esto nos
ayudara a profundizar el porqué es tan importante para nosotros este simbolo del amor del

Sefior.

En el Antiguo Testamento, el término “corazon” sirve para designar en ocasiones la
region cardiaca, el pecho u 6rgano, por ejemplo el libro de Oseas en un lugar lo hara equivaler
aun término traducido por “membranas” (cf. Os 13, 8), otras veces en el contexto de la batalla
se utiliza para sefialar la parte del cuerpo que se ataca en un combate (cf. 2 Sam 18, 14). En
otras ocasiones adoptara un sentido figurado dando a entender: La sede de la vida fisica (cf.
Gn 18, 5), la sede de la vida interior (cf. Ez 22, 14), la sede las funciones intelectivas (cf. Si
1, 16), la sede de la vida volitiva (cf. 1 Sam 13,14), sede la vida moral y religiosa (cf. Jer 32,
40) o de la ciencia y virtud (cf. Sal 7, 119). Asi se habla del interior o fondo de las cosas,
particularmente del interior del hombre, su inteligencia, voluntad, sentimientos o sus

inclinaciones, dando a conocer su bondad o malicia, revelando la esencia de una persona.

Otro modo de hablar del término corazon, es refiriéndolo al ambito de la misericordia
divina, en el Pentateuco, Dios, se caracteriza por ser el justo, misericordioso, clemente y
bondadoso. EI mismo se designaréa de ese modo (cf. Ex 34, 6-7) ya que se ha compadecido
de un Pueblo eligiéndolo por amor (cf. Dt 7,7) es mas, dice de amarlo entrafiablemente (cf.
Jer 31, 20), a tal punto que, los profetas anuncian a Dios como “el misericordioso” (cf. Is 63,
15; Jer 30, 24; 2 Sam 24, 13; Mi 7, 18; Jon 4, 2)

Los llamados salmos de la Pasion, por su parte, anuncian los sentimientos del
Redentor Sal 15, 9 que Pedro pone en labios del Mesias (cf. Hch 2, 26); o el Sal 22, 15 que
en tiempos de san Justino se adjudicaba para los sentimientos de Jesus, o el sal 69, 21 en los

que los Padres veian un preludio del Getsemani.

Asi podemos decir que por corazén en la mentalidad del Antiguo Testamento se

entendia o el corazon fisico, drgano del cuerpo humano; o en sentido metaférico-poético,

-35-



como la sede la vida psico-espiritual, de las facultades intelectuales o del querer y las

decisiones.

En la filosofia de la época también se le atribuian las funciones psicoldgicas,
poniéndolo en contacto intimo con las facultades sensitivas, la sede la razon (sentir, querer y

pensar); o referido a la naturaleza se entendia como lo més intimo a las cosas.

Pasando al Nuevo Testamento encontramos en los evangelios diversos testimonios
del uso de la palabra corazén. En san Mateo, Jesus dice que el suyo es “manso y humilde”
(cf. Mt 11, 28-39), a la vez que se presenta como modelo ante los hombres. Se presentan
también diversos afectos que vivia este corazén se conmueve ante la multitud fatigada y ante
los problemas de los demas (cf. Mt 9, 35-36; Mt 20 29-34). En san Marcos se mencionara
frecuentemente los sentimientos del Corazon de Jesus, sea a través de la compasion (cf. Mc
6, 34) o de la complacencia (cf. Mc 10, 21-23) o su turbacion frente la necedad de sus
opositores (cf. Mc 8, 33). En san Lucas se puede ver la intensidad de la angustia que vivid
en su corazon durante la oracion en el Getsemani (cf. Lc 22, 41-44). En san Juan se hablara
de estas emociones del Corazon de Cristo (cf.Jn 12, 27-28, 17, 1; 11, 33-43) hasta el punto
de mencionar el grande amor que tenia por los suyos (cf. Jn 13, 1) y cédmo se habria de
entender el amor, sera éste evangelio el testigo de la costado abierto de Cristo (cf. Jn 19, 34-
37) y de la fuente del agua viva (cf. Jn 7, 37-39).

Tambien se utiliza la palabra corazon respecto al hombre como el lugar donde habita
Dios en el cristiano (cf. Rom 5,5; Ef 3, 17) y en donde se decide la salvacion y la sede de la
fuerza vital (cf. Lc 21, 34). Es donde Dios actua (cf. Lc 16, 15) y al mismo tiempo, es la sede
de la respuesta del hombre (cf. Mc 11, 23) puesto que es centro de la vida interior, de los
sentimientos, afectos, deseos y pasiones (cf. Hch 2, 26; Jn 16, 6; Rom 10, 1) del
entendimiento (cf. Mc 7, 21) de la voluntad (cf. 2 Cor 9, 7) y de su personalidad (1 Pe 3, 4).
Es la raiz de todo el obrar humano (cf. Lc 8, 27)

Dos momentos importantisimos para la espiritualidad del Corazon de Cristo los
encontramos, uno en san Pablo, que dira que ama en las entrafias de Cristo (cf. Ef 7-8) y en

este amor entrafiable imitaria a Jesus (cf. Flp 1, 21)

-36 -



Aqui pueden encontrar su fundamento biblico los actos esenciales de la espiritualidad
que se desarrollaran méas adelante, asi como una base solida para presentarla como camino
de union con Jesucristo, meta Gltima de la vida cristiana. Otro sera la identificacion metafisica

de Dios con el amor, el cual se ha manifestado de Jesucristo: Dios es sustancialmente Amor.

“Quien no ama no ha conocido a Dios, porque Dios es amor. En esto se manifesto el amor
que Dios nos tiene: en que Dios envid al mundo a su Unigénito, para que vivamos por medio
de él. En esto consiste el amor: no en que nosotros hayamos amado a Dios, sino en que él
nos amo y nos envid a su Hijo como victima de propiciacion por nuestros pecados.” (1 Jn 4,
8-10)

La palabra "corazon™ es utilizada en la Sagrada Escritura para designar la interioridad
del hombre, desde el cual se configura su identidad, existiendo dos dimensiones de este
espacio interior: la primera, una asociacion entre almay corazon para expresar un sentir en
torno a un deseo o decision (cf. Os 2, 16; Gn 34, 3; Jc 19, 3); la segunda, se refiere a la
libertad espiritual que se configura entorno a la responsabilidad personal y la inspiracion
divina. El corazén es el lugar donde se inscriben o se conciben las acciones que se ejecutaran
y las palabras que se hablaran

“¢QUuE es, pues, el corazon? el corazon es el interior del hombre... Es él quien redne y unifica

el ser. Como tal, el corazon ‘piensa’ y el corazon ‘quiere’. Es a la vez el centro y la fuente de

cada uno de entre nosotros. De aqui se deduce que, no teniendo el hebreo palabras para

designa la conciencia moral, es el corazén el que hace, simbdlicamente, sus veces” (P. Luis
Diez Merino)

-37-



8. LA SAGRADA LITURGIA Y SUS TEXTOS SOBRE EL CORAZON DE JESUS

Sabemos que la Sagrada Liturgia es la fuente y culmen de la vida de la Iglesia, de modo que
al celebrarla nos unimos como Cuerpo Mistico de Cristo a nuestra cabeza y elevamos por
medio de El en el Espiritu Santo una alabanza agradable a Dios Padre todopoderoso. Conocer
lo que los textos de las oraciones y lecturas nos presentan para las celebraciones del Corazén
de Jesus es sumamente importante no solo porque ellos recogen la oracion oficial de la
Iglesia, sino también porque oramos como creemos es lo que en la Tradicion eclesial se
conoce como el principio “Lex orandi-Lex credendi”, en esta ocasién nos centraremos en los
textos de la santa Misa. Colocaremos los textos de las oraciones en Latin y Espafiol ya que

el latin es la version oficial a partir de la cual se hacen las demas traducciones.
Misal Romano

En primer lugar, la antifona de entrada esta tomada del Sal 32 y dice “Los proyectos
de su Corazdn subsisten de generacién en generacidn, para librar de la muerte a sus fieles y
reanimarlos en tiempo de hambre”. Cuando se habla de “proyectos” la palabra quiere
designar el plan divino de Amor para el hombre nace del Corazdn de Cristo, es decir se trata

de un amor Providente, pues de El procede la vida que colma al hombre.

La oracion Colecta, Se presentan dos opciones para la Misa del dia, revela al Corazén de
Cristo como causa de alegria para los hombres, el latin original usa el término gloriantes para
describir este estado lo que da una nocion de altura celeste, es decir en El el cristiano se
gloria, pues goza de los beneficios de su amor de Caridad, y se pide el don de una gracia
abundante (supereffluéntem) que provenga de El. En la segunda se hace alusion al corazon
Herido de Jesucristo por los pecados de los hombres, con el fin de sanarlos a través de los
tesoros que brotan de El, los cuales han sido donados por el Padre de manera ilimitada, de tal
manera que donde abundo6 el pecado sobreabunda la gracia (cf. Rm 5, 20). Ante El, el
cristiano busca corresponder con un amor piadoso, para poder satisfacer por los beneficios

recibidos.

-38 -



Concéde, quaesumus, omnipotens
Deus, ut qui, dilécti Filii tui Corde
gloriantes, eius praecipua in nos
beneficia recélimus caritatis, de illo
donérum fonte caelésti
supereffluéntem gratiam mereamur
accipere. Per DOminum.

Vel:

Deus qui nobis in Corde Filii tui,
nostris vulerato peccétis, infinitos
dilectionis theasauros misericorditer
largiri dignaris, concéde,
quaesumus, ut, illi devétum pietétis
nostrae praestantes obséquieum,
dignae  quoque  satisfactionis
exhibedmus officium.

Per Dominum.

Dios todopoderoso, concede a
quienes, alegrandonos en el Corazén
de tu Hijo amado, recordamos los
inmensos beneficios de su amor
hacia nosotros, merecer recibir una
inagotable abundancia de gracia de
aquella fuente celestial de los dones.
Por nuestro Sefior Jesucristo.

O:

Oh, Dios, que en el Corazon de tu
Hijo, herido por nuestros pecados, te
has dignado regalarnos
misericordiosamente infinitos
tesoros de amor, te pedimos que, al
rendirle el homenaje de nuestra
piedad, manifestemos también una
conveniente reparacion.

Por nuestro Sefior Jesucristo.

La Colecta de la misa votiva se mueve en la linea de la imitacion de Cristo, suplicando

Fac nos, Domine Deus, Cordis Filii
tui virtatibus indui et afféctibus
inflammari, ut, eius imagini
conférmes effécti, aetérnae
redemptionis ~ meredmur  esse
participes. Per Dominum.

conformacién con su imagen y al goce de la redencion.

Sefior, Dios nuestro, revistenos con
las virtudes del Corazén de tu Hijo e
inflaimanos en  sus  mismos
sentimientos, para que, conformados
a su imagen, merezcamos participar
de la redencion eterna. Por nuestro
Sefior Jesucristo.

al Padre el poder ser revestidos con sus virtudes e inflamados con sus afectos en aras a una

Sobre la oracién sobre las ofrendas de la Misa de la Solemnidad del Sagrado Corazon

Réspice, quesumus, Domine, ad
ineffabilem Cordis dilécti Filii tui
caritatem: ut quod offérimus sit tibi
munus accéptum et nostrérum
expiatio delictérum.

Considera Sefior, te pedimos, el amor
inefable del corazén de tu Hijo
amado, para que nuestra ofrenda sea
un presente agradable y una
expiacion por nuestras faltas

de Jesus se pide al Padre ver el corazdn del Hijo para que la ofrenda sea agradable, es decir

por el Corazon de Cristo el amor de los hombres llega al amor de Dios y expia sus culpas.

-39-



La oracidn sobre las ofrendas de la misa votiva es una suplica para obtener la perfecta
unién con Jesucristo para poder realizar una ofrenda digna al Padre. Unidos por el amor del

Corazén de Cristo la ofrenda y los oferentes son santificados.

Deus, Pater misericordiarum, qui Oh, Dios, Padre de toda
propter nimian caritatem, qua misericordia, que, por el gran amor
dilexisti nos, Unigénitum tuum con que nos amaste, nos has dado
nobis ineffabili bonitate donasti, con inefable bondad a tu Unigénito,
praesta, quasumus, ut , cum ipso in haz que, en perfecta unién con él, te
unum consummati, dignum tibi ofrezcamos un homenaje digno de ti.
offeramus obséquium. Per Por Jesucristo, nuestro Sefior.
Christum.

El Prefacio recuerda la caridad que movié al Corazon de Cristo para entregarse por la
salvacion de los hombres a la muerte en cruz, como el agua y sangre que brotaron de su
costado son simbolos de los sacramentos de la Iglesia, en los cuales los hombres pueden

gozar de la vida divina que de ellos provienen.

...Qui, mira caritate, exaltamus in cruce, ... El cual, con amor admirable, se entrego
pro nobis tradidit semetipsum, atque de por nosotros y, elevado sobre la cruz, hizo
transfixo latere sdnguinem fudit et aqguam, que de la herida de su costado brotaran, con
ex quo manarent Ecclésiae sacraménta, ut el agua y la sangre, los sacramentos de la
omnes, ad Cor apértum Salvatoris attracti, Iglesia, para que asi, acercandose al
iugiter haurirent e fontibus salutis in Corazdén abierto del Salvador, todos
gaudio... puedan beber siempre con gozo de las
fuentes de la salvacion.

Las antifonas de la comunién tomadas de Jn 19, 34 y 7, 37 recuerdan el Corazon de

Jesus como la fuente de de la que mana la vida de la que estan necesitados los hombres

Unus militum lancea latus eius apéruit, Uno de los soldados le abri6 el costado
et continuo exivit sanguis et aqua. con la lanza y de inmediato sali6 sangre

y agua.

(in Pasqua) Si quis sitit, véniat ad me et  (En Pascua) Si alguno tiene sed, que
bibat, alleluia, alleluia. venga mi y que beba, aleluya aleluya.

-40 -



En la oracién poscomunion se pide como fruto de la Eucaristia un crecimiento de
fervor en el amor que lleve a reconocer a Cristo presente en los hermanos.
Sacraméntum caritatis, DOmine, sancta Sefior, que el sacramento de la caridad
nos féciat dilectibne fervére, qua, ad encienda en nosotros el fuego del amor
Filium tuum semper attracti, ipsum in santo por el que, cautivados siempre por tu
fratribus agno”scere discamus. Qui vivitet Hijo, aprendamos a reconocerle en los

regnat in sdecula saeculérum. hermanos. El, que vive y reina por los
siglos de los siglos.

Leccionario

Las misas de la Solemnidad varian en sus lecturas segun el ciclo litargico en que nos
encontremos, recordemos que de este modo nuestra madre Iglesia nos invita a enriquecernos
con el tesoro de la Palabra de Dios, los ciclos varian segun al Evangelista que se lee, en el

Ciclo A se lee a san Mateo, en el Ciclo B se lee a san Marcos y el ciclo C se lee a san Lucas.

Para el ciclo A: El libro del Deuteronomio (Dt 7, 6-11) presenta la eleccion divina
motivada por el amor y la fidelidad del Sefior a sus promesas hechas a los Patriarcas, y a
cambio el no pide sino lo mismo, amor y observancia a de sus mandatos, se enuncia asi un
binomio inseparable en la relacion de Dios y su Pueblo, a saber, amor-fidelidad. El sal. 102
es un salmo de alabanza en el que el salmista se invita a bendecir al Sefior por todas su
beneficios: perdon, sanacidn, justicia, ensefianza, compasion y misericordia. La segunda
lectura tomada de la Primera Carta de san Juan (1Jn 4, 7-16), es un manifiesto de la Caridad,
es ella la que distingue las relaciones fraternas entre los cristianos y en ella se conocera la

plenitud de vida de cada uno.

La caridad divina también es la que distingue la relacién de los cristianos con Dios,
pues El tom6 la iniciativa en el amor enviando a su Hijo Unico para el perdén de los pecados,
los hombres por su parte son llamados a permanecer en ese amor, gracias al don del Espiritu
Santo. El Evangelio (Mt 11, 25-30) recoge el texto mateano sobre la imitacion de las virtudes
del corazdn de Jesus: humildad y mansedumbre, asimismo el inicio del texto recuerda como
estos misterios son mas facilmente acogidos por los “pequenos” que por los “sabios y
entendidos”. Podria decirse el Humilde es reconocido por los humildes, puesto que el Amor
atrae hacia si a los que son capaces de despojarse de si para amar. Como dice el principio

filosofico: lo semejante se conoce por lo semejante.

-4] -



Para el ciclo B: La lectura del profeta Oseas (Os 11, 1.3-4.8c-9) revela como la
profundidad y la violencia del amor de Dios, que hace que se “le revuelva el corazon”, este
texto retoma la imagen del amor Paterno para describir el modo en qué Dios ama a Israel. El
salmo esta tomado del profeta Isaias (Is 12, 2-3.4bcd.5-6), en él que se aclama al Sefior como
la fuente de la fuerza, alegria y salvacion de Israel. El texto de la carta a los Efesios (Ef 3, 8-
12.14-19) es continuamente citado en el Breviario Romano y en la Liturgia de las Horas, en
él se destaca como los tesoros de Dios han sido revelados en Jesucristo, y como en El, el
amor cristiano se presenta como lo més grande que hay y que lleva al hombre a su plenitud
de vida en Dios. Esa vida divina de la cual participa en Cristo se fortalece en lo mas intimo
del hombre por accion del Espiritu Santo. El texto del Evangelio de san Juan (Jn 19, 31-37),
es quizas el texto que maés cita la Sagrada Liturgia al contemplar el misterio del Corazon de
JesUs, pues en El se contempla su costado traspasado que revela al corazén herido por amor
para el perdon de los pecados, del cual han brotado sangre y agua, en los cuales la fe de la
Iglesia ha visto el nacimiento de la mismay de la gracia que se derrama a través de los siete

sacramentos.

Para el ciclo C: La primera lectura tomada del profeta Ezequiel (Ez 34, 11-16)
presenta el amor del Sefior como el de un Pastor que cuida celantemente del rebafio que se le
ha confiado, pero es un amor personal, puesto que hace distinciones entre las ovejas segun la
necesidad que presentan, asi a unas las cura, a otras las busca, a otras las fortalece, pero a
todas las hace reposar y gozar de buena vida. El salmo 22 es la perfecta respuesta a la primera
lectura, pues en este el hombre reconoce a Dios como su pastor y los grandes beneficios que
de El ha recibido, alabando su bondad y misericordia infinita. La segunda lectura tomada
del carta de san Pablo a los Romanos (Rm 5, 5b-11) es una exhortacion a la confianza en
Dios pues Jesucristo ha perdonado de los pecados de los hombres, les ha justificado y
salvado, gracias a ello el amor de Dios ha sido derramado en los corazones de los hombres
por el don del Espiritu Santo. EI Evangelio de san Lucas (Lc 15, 3-7) actualiza el mensaje
del profeta Ezequiel y de la salmodia pues recalca la alegria del Sefior por la conversion de
sus hijos simbolizada en la alegria del pastor que se alegra al encontrar la oveja perdida, la
bondad del Sefior y su ternura se manifiesta en el modo en que el pastor toma la oveja sobres
sus hombros y regresa a su casa muy contento por haberla encontrado, evidenciando también

la gran misericordia de Dios.

-42 -



9. EL PAPA Y LA DEVOCION AL CORAZON DE JESUS

Desde el inicio de la devocion los sucesores de san Pedro han velado por una recta
comprension y han aprobado la devocion al Corazon de Jesus, veamos algunas pinceladas

sobre que nos dicen acerca sobre este misterio de amor.

“Clemente XIII el 6 de febrero del mismo afio, concedi6 a los Obispos de Polonia y a la
Archicofradia Romana del Sagrado Corazén de Jesus la facultad de celebrar la fiesta
litirgica. Con este acto quiso la Santa Sede que tomase nuevo incremento un culto, ya en
vigor y floreciente, cuyo fin era «reavivar simbolicamente el recuerdo del amor divino» , que
habia llevado al Salvador a hacerse victima para expiar los pecados de los hombres.” (HA

27)

En 1856 el Papa Pio IX hizo que la celebracion del Sagrado Corazdn fuera una fiesta

celebrada en la Iglesia en todo el mundo.

Ledn XIlIl en la carta enciclica Annum Sacrum diré sobre la consagracion al Corazon de
Jestus: “el acto de piedad que aconsejamos a todos, sera util a todos. Después de haberlo
realizado, los que conocen y aman a Cristo Jesus, sentiran crecer su fe y su amor hacia EI.
Los que conociéndole, son remisos a seguir su ley y sus preceptos, podran obtener y avivar
en su Sagrado Corazon la llama de la caridad.” Sera €l quien hara el acto de consagracion de

la humanidad en 1899
San Pio X, que en 1906 dispuso renovar la consagracion todos los afos.

Pio X1 en 1925 establecera la fiesta de Cristo Rey y pedira que se renueve la consagracion al
Corazén de Jesus, de hecho escribird una enciclica la Misserentissiumus Redemptor y dira
que: “en este faustisimo signo y en esta forma de devocién ;no es verdad que se contiene la
suma de toda la religion y aun la norma de vida mas perfecta, como que mas expeditamente
conduce los animos a conocer intimamente a Cristo Sefior Nuestro, y los impulsa a amarlo

mas vehementemente, y a imitarlo con mas eficacia?”

-43 -



Pio XII escribird en 1956 la gran carta enciclicaen la Haurietis Acquas, que obtiene su
nombre de las palabras del profeta Isaias cuando dice en el capitulo XII “Beberan con gozo
de las fuentes del salvador” Documento precioso que todo aquel que se considere devoto
deberia meditar para adentrarse en el Corazén de nuestro Sefior y contemplar los grandes
tesoros que nos ofrece, en esta enciclica el Papa nos ensefia en qué consiste verdaderamente

el culto al Corazén de Jesus.

San Juan XXI1I afirma que «es una nueva luz, una llama de vida suscitada por el Sefior para
romper providencialmente la tibieza de los tiempos» y de hecho en su diario espiritual hara
numerosas referencias al Sagrado Corazon perteneciendo el mismo a una asociacion que

llevaba su nombre.

El Concilio Vaticano II menciona en la Constitucion Pastoral “Gozo y esperanza” que en
Jesus Dios «am6 con corazén de hombre» (GS.22); en la Constitucion acerca de la Iglesia
afirmard que «el nacimiento y desarrollo de la Iglesia, estd simbolizados en la sangre y el

agua que manaron del costado abierto de Cristo crucificado» (LG.3).

San Pablo VI en la Investigabilis Divitias, diria que “el don mas grande del Corazédn de Jesus

es la Eucaristia”

Hacia nuestros dias san Juan Pablo 11, Benedicto XVI y el Papa Francisco han hablado de El
en diversas ocasiones a través de sus intervenciones en Cartas, Angelus, Catequesis en

Audiencia General y Homilias .

El Catecismo de la Iglesia nos ensefia en n. 478 que «Jesus, durante su vida, su agonia y su
pasion nos ha conocido y amado a todos y a cada uno de nosotros y se ha entregado por cada
uno de nosotros: "El Hijo de Dios me amé y se entreg0 a si mismo por mi" (Ga 2, 20). Nos
ha amado a todos con un corazén humano. Por esta razon, el sagrado Corazén de Jesus,
traspasado por nuestros pecados y para nuestra salvacion (cf. Jn 19, 34), "es considerado
como el principal indicador y simbolo [...] de aquel amor con que el divino Redentor ama

continuamente al eterno Padre y a todos los hombres"»

-44 -



San Juan Pablo 11 un siglo después de que Ledn XI1I afirmara sobre el Corazon de Jesus «La
contemplacion del Corazén de Jesus en la Eucaristia estimulara al creyente a buscar en ese
Corazén el misterio inagotable del sacerdocio de Cristo y de la Iglesia. Le permitira saborear,
en comunion con sus hermanos y hermanas, la dulzura espiritual de la fuente de la caridad.
El ayudar a todos a redescubrir su propio Bautismo le hara mas consciente de tener que vivir
Su dimension apostolica al difundir amor y participar en la misiéon de evangelizar...El
creyente, al encontrar en el Sagrado Corazén el simbolo y la imagen viva de la infinita caridad
de Cristo, que por si misma nos mueve a amarnos unos a otros, no puede menos de sentir la
exigencia de participar personalmente en la obra de la salvacién. Por eso, todo miembro de
la Iglesia esta invitado a ver en la consagracion una entrega y una obligacion con respecto a

Jesucristo.

Benedicto XVI en 2011 en la Jornada Mundial de la Juventud consagré a los jovenes al
Sagrado Corazon, asimismo en una carta con ocasion del 50 aniversario de la enciclica
Haurietis Aquas diria “El costado traspasado del Redentor es la fuente a la que nos invita a
acudir la enciclica Haurietis aquas: debemos recurrir a esta fuente para alcanzar el verdadero
conocimiento de Jesucristo y experimentar mas a fondo su amor. Asi podremos comprender
mejor lo que significa conocer en Jesucristo el amor de Dios, experimentarlo teniendo puesta
nuestra mirada en él, hasta vivir completamente de la experiencia de su amor, para poderlo

testimoniar después a los demaés.”

Por su parte el Papa Francisco diria el 9 de junio de 2013 “el Corazon de Jesus es el simbolo
por excelencia de la misericordia de Dios; pero no es un simbolo imaginario, es un simbolo
real, que representa el centro, la fuente de la que brot6 la salvacion para toda la humanidad...
la misericordia de JesUs no es s6lo un sentimiento, jes una fuerza que da vida, que resucita

al hombre!"

El 27 de junio de 2014 dira en un homilia preparada por €él: "EIl amor fiel de Dios a su pueblo
se manifestd y se realizd plenamente en Jesucristo, el cual, para honrar el vinculo de Dios
con su pueblo, se hizo nuestro esclavo, se despojé de su gloria y asumi6 la forma de siervo.
En su amor, no se rindi6 ante nuestra ingratitud y ni siquiera ante el rechazo. Nos lo recuerda

san Pablo: «Si somos infieles, EI —Jestiis— permanece fiel, porque no puede negarse a si

-45 -



mismo» (2 Tm 2, 13). Jesus permanece fiel, no traiciona jamas: aun cuando nos equivocamos,
El nos espera siempre para perdonarnos: es el rostro del Padre misericordioso. Este amor,
esta fidelidad del Sefior manifiesta la humildad de su corazon: Jesus no vino a conquistar a
los hombres como los reyes y los poderosos de este mundo, sino que vino a ofrecer amor con
mansedumbre y humildad. Asi se definié a si mismo: «Aprended de mi, que soy manso y
humilde de corazén» (Mt 11, 29). Y el sentido de la fiesta del Sagrado Corazdn de Jesus, que
celebramos hoy, es que descubramos cada vez méas y nos envuelva la fidelidad humilde y la
mansedumbre del amor de Cristo, revelacion de la misericordia del Padre. Podemos
experimentar y gustar la ternura de este amor en cada estacion de la vida: en el tiempo de la

alegria'y en el de la tristeza, en el tiempo de la salud y en el de la enfermedad y la dificultad."

El 7 de junio de 2020 nos decia que "El mes de junio estd dedicado de manera especial al
Sagrado Corazon de Cristo, una devocion que une a los grandes maestros espirituales y a la
gente sencilla del pueblo de Dios. En efecto, el Corazon humano y divino de Jesus es la
fuente de donde siempre podemos obtener misericordia, perdén y ternura de Dios. Podemos
hacer esto reflexionando sobre un pasaje del Evangelio, sintiendo que en el centro de cada
gesto, de cada palabra de Jesus, en el centro esté el amor, el amor del Padre que ha enviado
a su Hijo, el amor del Espiritu Santo que esta dentro de nosotros. Y podemos hacerlo
adorando la Eucaristia, donde este amor esta presente en el Sacramento. De este modo,
nuestro corazon también, poco a poco, se volvera mas paciente, mas generoso, mas
misericordioso, imitando el Corazdn de JesUs. Hay una antigua oracion —Ila aprendi de mi
abuela— que decia: “Jesus, haz que mi corazon se parezca al tuyo”. Es una hermosa oracion.
“Haz mi corazdn semejante al tuyo”. Una hermosa oracion, pequeia, para rezar este mes.
(La decimos juntos ahora? “Jesus, que mi corazon se parezca al tuyo”. Otra vez: “Jesus, que
mi corazon se parezca al tuyo™." EI 9 de junio de 2021 nos decia "Los invito a cada uno de
ustedes a mirar con confianza al Sagrado Corazon de JesUs y a repetir con frecuencia,
especialmente durante este mes de junio: Jesus, manso y humilde de corazén, transforma
nuestros corazones y enséfianos a amar a Dios y al projimo con generosidad”. Recientemente
el 1 de junio de 2022 nos recordaba “Hoy comenzamos el mes dedicado al Sagrado Corazén
de Jesus, fuente de amor y de paz. Abranse a este amor y llévenlo hasta los confines de la

tierra, testimoniando la bondad y misericordia del Corazén de Jesus”

-46 -



10.SANTA MARGARITA MARIA ALACOQUE Y EL SAGRADO CORAZON DE

JESUS

“Entre todos los promotores de esta excelsa devocion merece un puesto especial Santa
Margarita Maria Alacoque, porque su celo, iluminado y ayudado por el de su director
espiritual —el beato Claudio de la Colombiere—, consiguié que este culto, ya tan difundido,
haya alcanzado el desarrollo que hoy suscita la admiracion de los fieles cristianos, y que, por
sus caracteristicas de amor y reparacion, se distingue de todas las demas formas de la piedad

cristiana” Papa Pio XII

Santa Margarita Maria Alacoque fue una monja visitandina de un monasterio en Francia, que
vivio entre 1647-1690, desde nifia sinti6 una gran atraccion a la union con JesUs
particularmente hacia el Santisimo Sacramento, luego de un tiempo de indecision en la
consideracion de la vida consagrada por temor a dejar a su madre, finalmente entre en el
monasterio de la Visitacion, congregacion fundada por san Franscisco de Sales y santa Juan
de Chantal. Santa Margarita viviria una serie de revelaciones privadas en la que el Sefior le
iria manifestando el amor de su Corazon, estas situaciones sucedian habitualmente durante
la Adoracion Eucaristica, muy reservada en estas experiencias decia no podia comentarlo
hasta que bajo obediencia y guiada por san Claudio de la Colombiére pudo manifestar las
cosas que Vivia, a pesar de todo esto siempre buscaba vivir una vida virtuosa como las demas
hermanas de su monasterio, de hecho sufriria mucho a causa de estas visiones que tenia, se
dice que le dio tres armas para el combate espiritual en vistas a la santidad: una delicada
conciencia pidiéndole que viviese con “simplicidad de corazén en intencion recta y pura” ,
la obediencia en la cual insistia mucho sobre todo por su vocacion de religiosa, Y la cruz, la
escuela del sufrimiento por amor. Habitualmente se habla de 4 revelaciones importantes

entorno a la devocion al Corazon de Jesus, particular atencion merece la cuarta:

Una vez mientras estaba frente al Santisimo Sacramento (era un dia de la octava del
Corpus Domini) recibi de mi Dios gracias extraordinarias de su Amor; me senti
movida del deseo de devolverle y de darle amor por amor. El me dirigié estas
palabras: «Tu no me puedes mostrar amor mas grande que haciendo lo que tantas

veces te he pedido»

-47 -



Entonces descubriendo su divino Corazén me dijo: «He aqui aquel Corazon que tanto
ha amado a los hombres y que nada ha ahorrado hasta desgastarse y consumarse para
testimoniar a ellos su Amor. En signo de reconocimeinto, no encuentro sino de la
mayor parte de ellos, ingratitudes por tantas irreverencias, sus sacrilegios y sus
frialdades y los desprecios que ellos me da en este Sacramento de Amor. Pero lo que
mas me causa amargura es que sean también los corazones a mi consagrados los que

me tratan asi.

Por eso te pido que el primer viernes, después de la octava del '‘Corpus Domini', sea
dedicada una fiesta particular para honrar a mi Corazon, recibiendo en aquel dia la
santa Comunién y haciendo una enmieda de honor para reparar todos los ultrajes
recibidos durante el periodo en que ha sido expuesto sobre los altares. Yo te prometo
que mi Corazén se dilatara para efundir con abundancia las riquezas de su divino
Amor sobre aquellos que le ridan este honor y procuren que ello sea rendido por

otros»

En las diferentes revelaciones pueden verse las 12 promesas que clasicamente se ensefian

hiciese el Corazdn de JesuUs a sus devotos

A w0 Dp P

o

A las almas consagradas a mi Corazén, les daré las gracias necesarias para su estado.
Daré la paz a las familias.

Las consolaré en todas sus aflicciones.

Seré su amparo y refugio seguro durante la vida, y principalmente en la hora de la
muerte.

Derramaré bendiciones abundantes sobre sus empresas.

Los pecadores hallaran en mi Corazon la fuente y el océano infinito de la
misericordia.

Las almas tibias se haran fervorosas.

Las almas fervorosas se elevaran rapidamente a gran perfeccion.

Bendeciré las casas en que la imagen de mi Sagrado Corazon esté expuesta y sea

honrada.

10. Daré a los sacerdotes la gracia de mover los corazones empedernidos.

-48 -



11. Las personas que propaguen esta devocion, tendran escrito su nombre en mi Corazén
y jamas seré borrado de él.
12. A todos los que comulguen nueve primeros viernes de mes continuos, el amor

omnipotente de mi Corazon les concedera la gracia de la perseverancia final.

En santa Margarita hablar de espiritualidad del Sagrado Corazén conlleva a configurarse con
Jesus a través de un continuo abandono confiado en El, entregandose a su plan de salvacion
en medio de lo ordinario de su dia a dia, particularmente buscara siempre la reparacion por
las indiferencias o ultrajes que se cometen contra El, de un modo especial en el Santisimo
Sacramento, es decir, buscara corresponder al amor del Sefior que muchas veces a causa del
pecado no es correspondido por los hombres, se trata de amar por los que no aman, esto
vendra a ser lo que en el fondo se da a entender con la expresion “consolar” el Corazon de

Cristo.

A nuestros dias en medio de tanta indiferencia religiosa, cuando la vida cristiana manifestada
en la participacion activa en la Iglesia pasa a ser un compromiso entre otros (si queda tiempo
0 no hay nada mejor que hacer voy), cuando la vida de oracién no existe muchas veces
limitdndose algunos a unos pocos momentos en la semana (pero para las series, paseos y
entretenimientos hay horas), cuando tantas veces en diferentes lugares donde estd Jesus
presente en el Sagrario o expuesto solemnemente en el Santisimo Sacramento es abandonado
(pero los centros comerciales llenos), cuando la lucha por vivir virtuosamente para
corresponder a la gracia de Dios practicamente se ha dejado a un lado, cuando la mentalidad
de muchos hombres y mujeres va acomodandose a la modas pasajeras de este mundo y se va
extinguiendo en ellos la fe, cuando muchos siguiendo la cultura del descarte olvidan al pobre,
al anciano y al nifio, al vulnerable, es entonces que Margarita Maria Alocoque nos recuerda
que a aquellos que han hecho una experiencia personal de ojos abiertos y corazdon palpitante
del amor de Jesus no pueden ser indiferentes, también nosotros hemos de amar por los que
no aman, consolar el Corazon de Jesus, oracion, penitencia, obras de misericordia,
evangelizacion y el propio empefio en la busqueda de la virtud que nos hace imitar la vida de

Cristo.

=49 -



Todo es buscar corresponder a aquel que no hace sino amar a la humanidad ¢entre quien
elegimos estar entre los que contristan el Corazon de Jess como aquellos por los que llord
Jesus al contemplar la necedad que encontr6 en Jerusalén que no aceptaba su mensaje (Lc
19, 41) o entre los que aman y consuelan el Corazdn de Jesus como los pobres y sencillos
(Lc 10, 21) por los que lanzo6 una alabanza al Padre exultando de alegria porque abrazaban

con sinceridad la Buena Nueva?

-50 -



11.SAN OSCAR ROMERO, EL OBISPO DEL CORAZON DE JESUS

“Ejercicios espirituales. Venid descansad un poco. Siento, después de unos dias abrumadores
de trabajo y cansancio, la dulzura y la intimidad con Jesus. Como quisiera ganar en este
necesario trato intimo. Siento que Jesis me llama como un jefe, a planear un nueva fase, a
confiarme un cargo. Sera delicado. Le entrego todo. EI mes del Corazon de Jesus me inspira
el deseo de una consagracion mas a fondo. Quisiera distinguirme por eso: por ser el obispo
del Corazon de Jesus y he sentido la riqueza y la trascendencia de estos ejercicios: la
misericordia, la gracia, la paz, jun perdon tan necesario! Un renacer, jUna nueva fecundidad
de mi bautismo y de mi ordenacion! jUn resucitar la gracia que en mi esta por mi ordenacion!

(Cuadernos Espirituales 1, p. 39)

La devocion al Sagrado Corazdn de JesUs, es una constante en las meditaciones que san Oscar
Romero nos ha dejado a través de sus diferentes apuntes espirituales, él nos presenta el
recurso al Corazon de Cristo en la linea de la espiritualidad de la confianza y santo abandono,
la razon de su esperanza es siempre el amor de Cristo que no defrauda, en su Divina
Providencia sabe por donde nos lleva y a El se encomienda personalmente, esto es
propiamente lo que se encuentra en el fondo de cualquier consagracion al Corazon de Jesus,
es un separarse de toda preocupacion mal sana, desterrar de si todo afan desordenado de
dominio para entregarse por completo al amor de Cristo, es hacer caso a sus palabras cuando
nos dice: “Vengan a mi todos los fatigados y agobiados, y yo los aliviaré. Lleven mi yugo
sobre ustedes y aprendan de mi que soy manso y humilde de corazén, y encontraran descanso

para sus almas: porque mi yugo es suave y mi carga es ligera” (Mt 11, 28-30)

La consagracion, constituye uno de los actos esenciales de esta devocion, en el fondo se trata
de una donacion generosa al Sefior que busca reafirmar las promesas bautismales. En el
sacramento por el cual se entra a la vida cristiana, el hombre ha sido marcado por el caracter
como perteneciente a Dios, en éste acto de consagracion el hombre busca manifestar su plena
confianza y abandono en Aquel que le amé primero, obedece de alguna manera al deseo que
tiene el hombre de tener un punto firme en su vida, a partir del cual pueda interpretar la
realidad y que le permita hacer frente a los vaivenes de la cotidianidad, necesita sentir en el

fondo de si “el pulso de una presencia fiable, perceptible con los sentidos de la fe...la

-51-



presencia de Cristo, corazon del mundo” (Benedicto XV1). Este ardor que renueva el acto de
consagracion denota también el matiz pasional y sentimental que tiene la espiritualidad del
Sagrado Corazon, pero éste obedece en primer lugar a un acto de la voluntad libre movida
por el intelecto que en la fe ha conocido el amor redentor de Jesucristo. Esto también hace
que la consagracion al Corazén de Jesus resplandezca por su talante misionero, puesto que
aquel que se entrega al amor del Sefior buscara compartirlo con los deméas. San Juan Pablo 11
en el marco del centenario de la consagracion del género humano al Corazén de JesUs decia
que “Frente al deber de la nueva evangelizacion, el cristiano que viendo el Corazén de Cristo,
Sefior del tiempo y de la historia, a El consagra y junto consagra los propios hermanos, se
descubre portador de su luz. Animado de su espiritu de servicio, él coopera a abrir a todos
los seres humanos la perspectiva del ser elevador hacia la propia plenitud personal y

comunitaria”

Claramente esto lo podemos ver operante ya en san Oscar Romero, veamos dos textos que al

inicio de su sacerdocio nos lo muestran:

“Promitto (Prometo) Si, Cristo, por tu Sagrado Corazén yo prometo darme todo por tu gloria
y por las almas. Quiero morir asi en medio del trabajo; fatigado del camino, rendido, cansado,
me acordaré de tus fatigas y hasta ellas seran precio de redencion. Desde hoy te las ofrezco

Sefior Jesus, por tu Corazén y por las almas: jprometo!” (4 de abril de 1942)

“iConfiad el Sagrado Corazon quiere que en su amor omnipotente ARROJES TODAS TUS
POBRES SOLICITUDES...El no tiene fin porque es eterno, El no tiene miedo porque es
omnipotente; unido a El seré también eterno y omnipotente, sereno, impavido. Porque
gueremos hacer a Dios pequefio como nosotros, ciertas cosas no se las confiamos; porque
nos parecen demasiado grandes, utopicas... ;por qué? jDios es tan pequefio como tus
calculos! jBlasfemo! Precisamente esta alli el motivo de nuestra confianza: porque
ignoramos humanamente cuél seré la solucion de tal o cual problema que nos preocupa. Ser
la providencia de Dios incompresible a nuestros humanos calculos, es el principal argumento

que refuta nuestros temores mezquinos” (14 de febrero de 1943)

La consagracion es uno de los actos por los cuales se caracteriza la devocion al Sagrado
Corazdn, el otro sera la reparacién, también esto lo vemos en san Oscar Romero, satisfacer

por aquellos que han faltado contra el amor del Sefior esta presente sobre todo en relacion a

-52 -



la Eucaristia, podriamos decir que reparar es amar por aquellos que no le aman. El acto de
reparacion es una satisfaccion a la justicia divina, pero en el Corazén de Jesus se encuentra
mMas que eso, se trata de una participacion al amor redentor de Cristo por el hombre, es un
sufrimiento por unién de amor La reparacion no es solo arrepentirse por el pecado cometido

sino dar el amor debido que no ha sido correspondido.

Una nota sugestiva en este punto nos la da san Oscar Romero como Arzobispo de San

Salvador al hablar sobre el amor a Jesus en el Santisimo sacramento.

“En el mensaje eucaristico les hablé de la presencia de Cristo entre nosotros, en las diversas
formas que El lo ha revelado: en la comunidad Iglesia, en sus ministros, en la proclamacion
de su Palabra, y sobre todo, en la Eucaristia, y como a esa presencia carifiosa del Sefior le
respondemos muchas veces con indiferencias, con persecuciones, con calumnias, y cémo,

por tanto es necesario el desagravio” Jueves 4 de enero 1979

De cara a su predicacion profética y martirio la devocion al Corazon de Jesus sin duda le dio
un fuerte impulso para contemplar en El lo que tanto defendi6 con sus palabras, los hombres
por los que Jesus dio la vida. EI que ama, ama a aquello que su amado ama, y como pastor
de su Pueblo, san Oscar amé con verdadera caridad pastoral al rebafio que le fue
encomendado, puesto que bebia de la fuente de donde esta brota, el amor de Cristo por los
pecadores, por los méas pobres, por aquellos por los que el mundo no se interesa, por aquellos
gue muchas veces son ignorados. EI Corazon de Jesus ama incondicionalmente a todos y
tiene una particular preferencia por aquellos que se encuentra en una mayor situacion de
vulnerabilidad, en su infinita misericordia busca salir a su rescate y para ello se sirve
principalmente de aquellos que le aman intensamente, los santos. Tanta fue la intensidad del
amor de Romero que le llevo incluso a arriesgar su propia vida, su fe obr6 por la fuerza del
amor en el sentido méas puro de la palabra, procurando el bien para todos, incluso en su

denuncia lo que buscaba sabemos era la conversion de los que se prestaban al mal.

Este su modo de obrar venia de un profundo anhelo de santidad, el cual tenia como punto de
partida el saberse objeto de la misericordia de Dios, sus escritos espirituales estan perfumados
por una conciencia de haberse sabido perdonado por Jesus. S6lo un misericordiado puede ser
un verdadero apostol de la misericordia. Esto no s6lo muestra su humildad sino también el

hecho que es un hombre que tiene experiencia del amor de Dios y es ese amor el que quiere

-53-



comunicar para transmitir la vida eterna que Cristo nos ha concedido, un texto de su tiempo
como joven sacerdote y otro como obispo nos ilustran como esta actitud siempre fue

constante.

“El Sefior me ha inspirado estos dias fuerza, después de leer en la Curia algo del Padre
Fuentes, principalmente la vida del Padre Alvarez, un gran deseo de santidad. He pensado
hasta donde puede subir un alma si se deja poseer enteramente de Dios; y que es una lastima
perder tiempo tan precioso y dones tan ricos. Demas, he visto que esto corresponde a un
motivo de solidaridad para reparar el Sagrado Corazon las apostasias de todos los hombres,
sus tibiezas, nuestros pecados. He conocido que un nuevo orden debe ser ante todo fundado
en principio sobrenatural: ante todo debemos los escogidos de Dios llenarnos de su espiritu

y lanzaremos con santa AUDACIA, venciendo la natural timidez” (4 de febrero de 1943)

“Misericordias Domini in eterno cantabo. Vino el padre Saénz a oir mi confesion general.
iQué negro abismo de mi parte! Qué abismo de perddn, de misericordia, de parte del Sefior.
Vivamos de reparacion. Unidn con el Corazén de Cristo, pues es El que paga mi deuda. Es
en mi donde se realiza concretamente por Cristo lo que escribié san Pablo jDonde abundd el
pecado, sobreabundd la gracia” Mi compromiso con Cristo se hace mas exigente! La sucesion

apostolica me coloca como uno de los Doce frente a Cristo” (Cuadernos Espirituales 1, p.43)

Sera un verdadero apdstol del Corazon de Jesus difundiendo lo que esta devocion implica en
la practica, incluso fue elegido como Presidente de un pequefio comité que pretendia renovar
la devocidn en Centroamérica, con ocasion de una visita al mercado en santa Tecla podemos
ver como evangelizaba a través del Corazon de Jesus, buscando encarnar el amor de Cristo

en actitudes y comportamientos concretos que son plausibles para todo cristiano:

“Les hablé del Sagrado Corazén de Jestis que contintia su amor en la Iglesia, y que todos
nosotros somos Iglesia y tenemos que hacer presente el corazén de Cristo por nuestra
santidad, por nuestra justicia, por todo aquello que haga mas amable y fraternal la vida de

nosotros” (7 de julio de 1979 — Visita al Mercado de santa Tecla)

La santificacion de una persona en la linea de la espiritualidad del Corazén de Jesus, puede
encontrar su fundamento teologico en como el triple amor (Divino, humano-espiritual,

humano sensible) que gozaba Cristo supone la reconciliacion entre la voluntad del hombre y

-54 -



la voluntad de Dios, podemos decir que en el Corazdn de Jesus el amor entre Dios y el hombre
han latido al unisono. EI hombre no percibe la voluntad del Padre como una prision, una
camisa de fuerza, un imperativo categérico, sino como el lugar donde su libertad se
expansiona y su vida adquiere sentido y plenitud. La voluntad del hombre corresponde a la
de Dios con dulzura y suavidad no obstante los momentos de Cruz que se pueda atravesar, la
voluntad divina es el bien al que aspira la voluntad humana, ahi donde encuentra su saciedad

“Mi alimento es hacer la voluntad del que me ha enviado y llevar a cabo su obra” (Jn 4, 34)

Quizas el texto mas sugestivo que tenemos de que tanto era el santo abandono de san Oscar
Romero en el Corazon de JesUs es uno de sus Gltimos apuntes en ejercicios espirituales,
citando una oracion de san Ignacio nos dice como encontraba causa de consuelo y dicha en
el amor del Sefior, y lo que de su muerte pueda sobrevenir todo se lo confia a El, es la maxima
muestra del abandono de aquel que busca amar con el mismo amor de Jesus, identificar su
voluntad con la del Sefior, y asi colaborar con El en la obra de la salvacion, entra en la
voluntad del Padre, su cristificacion va llegando a plenitud, hasta que sea sellada con el

martirio en el altar.

“Eterno Sefior de todas las cosas, yo hago mi oblacion con vuestro favor y ayuda, delante
vuestra infinita bondad, y delante vuestra Madre gloriosa y de todos los santos y santas de
la corte celestial, que yo quiero y deseo y es mi determinacion deliberada, solo que sea
vuestro mayor servicio y alabanza, de imitaros en pasar todas injurias y todo vituperio y
toda pobreza, asi actual como espiritual, queriéendome vuestra santisima majestad elegir y
recibir en tal vida y estado. (San Ignacio). Asi comento mi consagracion al Corazon de Jesus
que fue siempre fuente de inspiracion y alegria cristiana en mi vida. Asi también pongo bajo
su providencia amorosa toda mi vida y acepto con fe en EI mi muerte por mas dificil que sea.
Ni quiero darle una intencion como lo quisiera por la paz de mi pais; y por el florecimiento
de nuestra Iglesia...porque el Corazon de Cristo sabré darle el destino que quiera. Me basta
para estar feliz y confiado que saber con seguridad que en El esta mi vida y mi muerte, que,
a pesar de mis pecados, en El he puesto mi confianza y no quedaré confundido y otros
proseguiradn con mas sabiduria y santidad los trabajos de la Iglesia y de la patria.” (Cuadernos
Espirituales 3, p.310-311)

-55-



12. SAN CLAUDIO DE LA COLOMBIERE

“...0h Corazones, dignos verdaderamente de poseer todos los corazones, de reinar sobre todos
los corazones y de los Angeles y de los hombres. De ahora en adelante seran mis modelos y
buscaré, en semejantes ocasiones, de hacer mios sus sentimientos. Quiero que de ahora en
adelante mi corazon no esté sino en los Corazon de Jesus y de Maria o que aquellos de Jesus
y Maria esten en el mio, para que le transmitan sus sentimientos y no se agite 0 no se mueva
si no en conformidad de sus corazones” (San Claudio de la Colombiére)

Fue un sacerdote jesuita, padre espiritual y confesor de santa Margarita Maria de Alocoque,
él tuvo el mérito de asegurar a las superioras de la santa que los fendmenos extraordinarios
que vivia eran auténticas visiones, el P. Colombiere fue destacado por su intensa vida
espiritual desde seminarista, fue muy elogiado por la hermosura de sus predicaciones y fue
un sabio director espiritual. Santa Margarita Maria en su Autobiografia escribiria sobre él:
Un dia en el cual el Padre habia venido a celebrar la Santa Misa en nuestra iglesia. Nuestro
Sefior hizo grandes gracias a €l y a mi. En el momento en que estaba para acercarme a
recibirLo en la santa Comunion, me mostré su Sagrado Corazén como un horno ardiente y

otros dos corazones, que iban a unirse y abismarse en el Suyo y me dijo: «De esta manera
mi Amor puro une estos tres corazones para siempre»

Luego me hizo entender que esta unién venia cumplida enteramente para la gloria de su
Sagrado Corazon, cuyos tesoros El queria que yo descubriese al Padre, para que él lo hiciese
conocer y se hicieran publicos las ventajas y la utilidad; y por eso queria que fuesemos como
hermano y hermana participes en la misma medida de bienes espirituales...

Los escritos del P. La Colobiére se compendiaron en 7 volumenes la mayoria de los cuales
recogen sus predicaciones a la Duquesa de York en Londres, a donde se dirigiria luego de la
mision realizada en Francia, de hecho sera en Londres donde vivira la persecucion con sus
hermanos jesuitas, él no sufrira el martirio pero si una dura prision luego de la cual logré
regresar a Francia y luego debido a la precaria salud con quedo despues de aquel periodo fue

hecho padre espiritual de los jesuitas en formacién. Moriria a los 40 afios de edad.

Uno de los elementos que caracterizaran la espiritualidad de san Claudio de la
Colombiére sera el total abandono y confianza absoluta en la voluntad de Dios, a la que
buscara volver constantemente, de hecho, el olvido de si mismo sera una caracteristica que

se imprimira en él producto de la espiritualidad al Sagrado Corazon.

-56 -



El dia de la Inmaculada Concepcion de la Santisima Virgen, decidi de abandonarme con tal
confianza en Dios, que esta siempre en mi y en el cual yo estoy y vivo, de no preocuparme
mas, en ningin modo de mi comportamiento ni externo ni interno. De ahora en adelante
reposaré dulcmente entre sus brazos, sin temer tentacion, ni engafio, ni advenimientos
présperos o adversos, ni mis malas inclinaciones y lo mismo mis pecados, en la firme
esperanza que El conducira todo segln su infinita bondad y sabiduria, en modo que todo
suceda para su gloria.

He establecido ademas de no querer ser amado y protegido por nadie, porque quiero tener en
Dios mi padre, mi madre, mis hermanos y amigos y quien quiera que pueda tener un
sentimiento de afecto por mi. Creo que me encontraré comodo en un refugio tan dulce y
seguro y no habré de temer a los hombres, ni los demonios, ni a mi mismo, ni la vida, ni la
muerte. Con tal que Dios me apoye, soy feliz. Me parece que asi he encontrado el secreto
para vivir contento y que, de ahora en adelante, todo aquello que temia en la vida espiritual
no me deba dar mas miedo" (San Claudio, Diario Espiritual)

Esta experiencia que él vivia en primer lugar en su alma, sera la que le llevara a
aconsejar lo mismo a aquellas que se confian a su direccion, asi escribiria a M. de Bisefranc
Animo, sefiorita, el Sefior la ama tantisimo y sabra El encontrarla en medio del mundo para
darle su Corazon y contarla entre sus predilectas. La exhorto en Su Nombre: no Le rechace y

acepte con toda humildad y confianza la gracia que El le ofrece. Si supiera que cosa significa
ser toda suya, abrazaria con entusiasmo el ejercicio de la perfecta devocion...

Ciertamente no serd un empefio sencillo para él, sobre todo hacia el final de su vida,
ya que estaba acostumbrado a una amplia actividad apostolica, la cual lo habria llevado hasta
Londres y a las condiciones mas adversas cuando sufria persecucion y enfermedad, de hecho
en medio de esas crisis, luego de ser desterrado de Inglaterra, dira en una carta que

...(sor Margarita) de parte de su querido Sefior, me ordena de no pensar méas al pasado, de no

almanecar mas proyectos para el avenir y, por el presente, de tener cuidado de un enfermo,

que Dios ha confiado a mis cuidados para darme la ocasion de ejercitar la caridad y la

paciencia. Y agrega que este enfermo soy yo y que debo hacer, sin escripulos, todo aquello
gue sea Util para restablecerme de salud. Y yo lo hago ciegamente

En dltima instancia el fundamento de esta actitud del santo se encuentra en la
imitacion de Jesucristo, que siendo hombre aprendio a obedecer, y a hacerlo hasta la muerte
en cruz por la salvacién de la humanidad, asi esta espiritualidad de la entrega entra en el
proceso de cristificacion del P. la Colombiére, asi diria en un Discurso sobre la conformidad
con la voluntad de Dios haciendo eco de la oracion de Jesus en el Getsemani

Sefior, se haga tu voluntad no la mia. Te debo alabar y agradecer de todo corazén porque se
cumplan en mi tus designios. Aunque si estuviese en mi poder oponer resitencia a tus

-57 -



decisiones, no rechazaria el sujetarme a ella: "'no como yo quiero sino como quieres Ta" (Mt
26, 39). Acepto de buen grado esta adversidad en ésta y en todas sus circunstancias. Por esto
no me lamento, ni del mal que deberé soportar, ni de las personas, que son su causa, ni del
modo en que llega, ni de las coyunturas de tiempo y lugar, ni cual me sucedera.

Estoy del todo convencido de hecho, que todas estas circunstancias las has querido TG y
pereferiria morir antes que oponerme en algo a tu santo querer. Si, Dios mio, se haga tu
voluntad en mi y en todos los hombres, hoy y en cualquier momento, en el cielo y sobre la
tierra. Se haga en la tierra como se hace en el cielo. Amén.

Asi la santidad en la espiritualidad de san Claudio de la Colombiére consistira en la
total conformacion con la voluntad divina, cuestion que tuvo lugar en primer lugar en el
Corazon de Jesucristo, el cual nos ensefid con su pasion, muerte y resurreccion lo que espera
a los que buscan a Dios y viven segun lo que manda.

La santidad consiste en el conformar nuestra voluntad con aquella de Dios...sobre esto se
puede argumentar si, al mundo, hay o no muchos santos, desde el momento que casi todos
los hombres estan apegados a la propria voluntad...No existe gobierno mas justo, mas
necesario y al mismo tiempo mas ventajoso y dulce, que aquel de la voluntad de Dios. Hacer
la voluntad de Dios es para nosotros ventajoso. Estar sometidos a ella es cosa agradable
porque la voluntad de Dios no tiene otro fin que aquel de hacernos enteramente felices. ¢ A
gue mejor guia nos podemos confiar sino a Dios? Nos abandonamos a ciegas al médico, aln
y si no es infalible en su profesion... ¢y estaremos en quizas de someternos a Dios que todo
lo hace con inteligencia y amor? ;que nos ama cono cosa suya, como hijos que ha generado
dos veces y por los cuales ha creado todo y nos ha destinado a la felicidad?

Para concluir este breve apartado presentamos el acto de Consagracion personal que hiciése
san Claudio de la Colombiére al Sagrado Corazon de Jesus, en él encontramos los diferentes

elementos que caracterizan a un hombre que vivio6 intensamente esta espiritualidad.

El fin de este ofrecimiento es el de honrar el divino Corazén, sede todas las virtudes, fuente de todo
favor celeste, refugio de todas las almas santas. Las virtudes que principalmente queremos honrar en
El son: en primer lugar, el amor ardentisimo por su divino Padre, unido al mas profundo respeto
y sincera humildad, que haya jamas exisistido en el mundo.

Segundo: la infinita, serena fortaleza en los sufrimientos, el arrepentimiento y el dolor por los
pecados de los hombres, de los que se ha hecho cargo, la confianza del mas amoroso de los hijos,
unida a la vergiienza del mas culpable de los pecadores.

Tercero: la tiernisima compasion por nuestras miserias y, no obstante estas, un inmenso amor por
nosotros. Pretendemos ademas honrar su serenidad, la cual, en medio de fortisimos sentimientos,
permanecia inalterada, porque anclada a una perfectisima conformidad a la voluntad de Dios, que
Le hacia superar todo advenimiento contrario a su celo, a su humildad, y a su amor y a toda otra
disposicion de su Corazdn.

Este Corazdn nutre adn inalterados los mismos sentimientos hacia nosotros, pero sobre todo su amor
ardiente, amor permanentemente dispuesto a versar sobre nosotros toda suerte de gracias y favores

-58 -



celestes, apiadado de nuestros males, continuamente solicitado por el deseo de hacernos participes de
sus tesoros y de donarse a nosotros, dispuesto en todo caso a acogernos y a servirnos de refugio, de
morada y paraiso desde esta vida.

Y, no obstante todo, en el corazén de nosotros hombres, no encuentra sino frialdad, olvido,
desprecio e ingratitud. Amay nos es amado, peor, su amor no es ni siquiera conocido, porque no nos
dignamos de acoger sus dones, con los cuales querria testimonarnos su amor, ni pretendemos escuchar
las tiernas y secretas declaraciones de amor que quisiera hacer a nuestro corazon

Adorable y amable Corazédn de Jesus, en reparacién tantos pecados e ingratitudes y para evitar
gue yo caiga en tal desgracia, Te ofrezco mi _corazén con todos los sentimientos de los que es
capaz y me dono todo a Ti.

Desde este momento, con la maxima sinceridad (al menos asi me parece) deseo olvidarme de mi mismo
y de todo aquello que pueda tener relacién conmigo para remover todo obstaculo, que me pueda
impedir de entrar en tu divino Corazén, que has tenido la bondad de abrirme y en el cual me auguro
de entrar para vivir y morir, junto a tus mas fieles siervos, penetrado y encendido de tu amor.

Ofrezco a este Corazdn todos los méritos, todas las satisfacciones que adquiriré con las Misas, las
oraciones, las acciones, las mortificaciones, las practicas religiosas, las obras de celo, de humildad, de
obedienciay de todas las demaés virtudes, que cumpliré hasta el termino de mis dias.Y no sélo pretendo
gue todo sea dirigido a honrar el Corazon de Jesus y sus admirables virtudes, pero te ruego de
aceptar la entera donacion y de disponer en el modo que quieras, a ventaja de quien mas te
agradara.

Y, aunque yo haya cedido ya a las almas santas del Purgatorio, todo lo que hay de valido para satisfacer
la divina justicia, todavia deseo que todo sea a ellas distribuida, segun el arbitrio del Corazén de Jesus.
Todo ello no me impedira de satisfacer a mis obligaciones, de aplicar las Misas y orar segun ciertas
intenciones prescritas por la obediencia; de celebrar las Misas por la pobre gente, por mis hermanos y
amigos, cuando me lo pidan.

Si como dispondria de un bien que ya no me pertenece, pretendo que la obediencia, la caridad y las
otras virtudes que ejercitaré en aquellas ocasiones, sean todas del Corazon de Jesus, porque, dado que
de El recibo la facultad de cumplirlas, es justo que pertenezcan a El sin reserva.

Sagrado Corazén de Jesus, enséfiame a olvidarme completamente de mi mismo, porque esta es la
Unica via para poder entrar en Ti. Y porque todo lo que haré en el futuro, sera tuyo, haz en modo
que no cumpla nunca nada que no sea digno de Ti. Enséfiame aquello que debo hacer para llegar a la
pureza de tu amor, del cual me has inspirado tanto deseo. Encuentro en mi un gran deseo de agradarte,
pero al mismo tiempo, me siento en la imposiblidad de alcanzar el fin sin una particular luz y ayuda,
que puedo esperar solo de Ti. Cumple en mi, alin a pesar mio, tu voluntad.

Toca a Ti, Corazén divino de Jesus, hacer todo en mi; asi, TU solo, si mi haré santo, tendras la
gloria de mi santificacion. Esto para mi, es mas claro que la luz del dia, pero sera para ti una grande
gloria. Solo por ello deseo la perfeccion. Amén

-59-



13.SANTA TERESA DE LISIEUX

La santa de Lisieux es abundante en el uso de simbolos para dar a conocer su
experiencia del amor de Dios, uno de ellos que se presenta como constante en la historia de
la devocidn al Sagrado Corazon es la alusion al amor del Espiritu Santo que arde como una
hoguera incandecente en el Corazon de Cristo y que ilumina segun la ciencia del amor.
Haciendo un parang6n entre ardor que suscitan el afecto por las criaturas y que aleja a las
almas de Dios, que como fuego las quema y hace dafio pone en contraposicion el fuego del
amor que se encuentra en Cristo, el cual da luz y quema, pero no consume, sino que antes

bien hace reposar

iFeliz ignorancia, que me ha librado de tantos males...! jComo le agradezco a JesUs que no
me haya hecho encontrar mas que «amargura en las amistades de la tierra»! Con un corazén
como el mio, me habria dejado atrapar y cortar las alas, y entonces ;como hubiera podido
«volar y hallar reposo»? ;Cémo va a poder unirse intimamente a Dios un corazén entregado
al afecto de las criaturas?... Pienso que es imposible. Aungue no he llegado a beber de la copa
emponzofiada [38v°] del amor demasiado ardiente de las criaturas, sé que no me equivoco.
jHe visto a tantas almas volar como pobres mariposas y quemarse las alas, seducidas
por esta luz engafiosa, y luego volver a la verdadera, a la dulce luz del amor, que les
daba nuevas alas, mas brillantes y mas ligeras, para poder volar hacia Jesus, ese Fuego
divino «que arde sin consumirse»! (Autobiografia)

La via para entrar en ese Corazén divino y en contacto con su Amor es la entrega total
de si "Jesus se complace en mostrarme el Unico camino que conduce a esa hoguera divina .
Ese camino es el abandono del nifiito que se duerme sin miedo en brazos de su padre"
(Autobiografia MsB, 295).Este amor del Corazén de Cristo, sera el eslabon que unira su alma
a la del Divino Redentor, y en él encontraréa la fuente de toda su actividad y fecundidad de su

apostolado.

Madre querida, ésa es mi oracién. Yo pido a JesUs que me atraiga a las llamas de su amor,
gue me una tan intimamente a él que sea él quien viva y quien actle en mi. Siento que
cuanto mas abrase mi corazon el fuego del amor, con mayor fuerza diré «Atrdeme»; y que
cuanto mas se acerquen las almas a mi (pobre trocito de hierro, si me alejase de la
hoguera divina), mas ligeras correran tras los perfumes de su Amado. Porque un alma
abrasada de amor no puede estarse inactiva. Es cierto que, como santa Maria Magdalena,
permanece a los pies de Jesus, escuchando sus palabras dulces e inflamadas. Parece que no
da nada, pero da mucho mas que Marta, que anda inquieta y nerviosa con muchas cosas y
quisiera que su hermana la imitase. (Autobiografia)

-60 -



Otro rasgo carateristico de la espiritualidad del Sagrado Corazon que encontramos en
santa Teresa de Lisieux es el valor del sufrimiento, es mas, el amor a la cruz sera uno de los
ejes transversales que atraviezan su vida. Sea para consolar el corazén sufriente de Cristo a
causa de las indiferencia y ultrajes que se cometen contra su persona, sea para hacerse
participe de sus mismos sufrimientos colaborando como dice san Pablo a la Pasion de Cristo,
sea como un medio de intercesién y por tanto de apostalado misionero por la salud de las
almas, todo concurre en la cruz.

He aqui, pues, todo lo que Jesus exige de nosotros. No tiene necesidad de nuestras obras, sino

s6lo de nuestro amor. Porque ese mismo Dios que declara que no tiene necesidad de decirnos

si tiene hambre, no vacila en mendigar un poco de agua a la Samaritana. Tenia sed... Pero al

decir: «Dame de beber», lo que estaba pidiendo el Creador del universo era el amor de su
pobre criatura. Tenia sed de amor...

Si, me doy cuenta, mas que nunca, de que Jesus esta sediento. Entre los discipulos del
mundo, sélo encuentra ingratos e indiferentes, y entre sus propios discipulos jqué pocos
corazones encuentra que se entreguen a él sin reservas, que comprendan toda la ternura
de su amor infinito! (Carta 196)

En una carta a sor Maria de la Trinidad escribe como el corazén del Divino Nifio
puede ser confortado por las virtudes de los cristianos, las buenas obras gque realizan son de
su agrado, y le dan amor por amor Reparacion

Que el divino Nifio JesUs encuentre en tu alma una morada totalmente perfumada por las

rosas del amor; que encuentre también en ella la lampara ardiente de la caridad fraterna,

gue hara entrar en calor a sus miembrecitos helados y que alegrara su corazoncito
haciéndole olvidar la ingratitud de las almas que no le aman lo suficiente. (Carta 246)

La obediencia sera la virtud por la cual la voluntad de cada uno se una con la voluntad
benignisima de Jesus que no busca sino hacer siempre la voluntad del Padre eterno como El
mismo lo declara (cf. Jn 4, 34), ésta estara perfeccionada por la caridad teologal que le inunda
de fuertes deseos por entregarse completamente al Amado de su alma, en un amor esponsal
puesto que dicha donacion conlleva también la exclusividad, de modo tal que su corazén de
esposa nunca se aficione por cosa que no sea Cristo.

iSi supieras qué indiferente quiero ser con las cosas de la tierra! ;Qué me importan todas las

bellezas creadas? Seria desdichada poseyéndolas, jestaria tan vacio mi corazén...! Es

increible lo grande que me parece mi corazon cuando contemplo todos los tesoros de la tierra,

pues veo claro que todos juntos no podrian llenarlo; jpero qué pequefio me parece cuando
contemplo a JesUs...! jQuisiera amarle tanto...! jAmarle como nunca lo ha amado nadie...! Mi

-61 -



Unico deseo es hacer siempre la voluntad de Jesus, enjugar las lagrimas que le hacen
derramar los [2v°] pecadores... iNo, no QUIERO que Jesus sufra el dia de mis
esponsales, quisiera convertir a todos los pecadores de la tierray salvar a todas las almas
del purgatorio...! (Carta 272)

Asi el hombre se une con su Dios, como dice un axioma el amor hace semejantes a
los amantes, y si el Amor de Cristo se manifest6 con su méaximo ardor en la cruz, quien lo
ama también se unira a El en el Calvario, se trata de la unién en el Corazén de Jesus por com-
pasion "El canto del sufrimiento unido a sus sufrimientos es lo que mas cautiva su
corazon...Jests arde de amor por nosotras... jMira su Faz adorable...! Mira esos 0jos
apagados y bajos...! Mira esas llagas... Mira a Jesus en su Faz... Alli veras como nos ama."
(Carta 87)

La santa de Lisieux es realmente capaz de compadecerse de aquellos que viven en
pecado, busca atraerles al amor de Cristo, con sus oraciones y sufrimientos, busca colaborar
en la reparacion del dafio que se ha cometido al Amor, y no solo eso, sino que invita a esta
mision a otros, tiene la conciencia de ser una apdstol del Amor que no es sino ser un apoéstol

del Corazon de Jesus.

Celina querida, él es muy culpable, mas culpable tal vez de lo que lo ha sido nunca un pecador
gue se haya convertido; ¢pero no puede hacer Jesus lo que todavia no ha hecho nunca? Y si
no desease hacerlo, ¢habria puesto en el corazén de sus pobres esposas un deseo que no
pudiese convertir en realidad...? No, una cosa es cierta: que él desea todavia mas que nosotras
volver al redil a esta pobre oveja descarriada. Llegard un dia en que Jesus le abrira los
0jos, y entonces jquién sabe si no recorrerd toda Francia con un fin completamente
distinto del que hoy se propone! No nos cansemos de orar. La confianza hace milagros,
y Jesus dijo a la beata Margarita Maria: «Un alma justa tiene tanto poder sobre mi corazén,
que puede alcanzar de él el perdon para miles de criminales». Nadie sabe si es justo o pecador.
Pero, Celina, a nosotras Jesus nos concede la gracia de sentir en lo hondo del corazon que
prefeririamos morir antes que ofenderle. Y ademas, no son nuestros méritos, sino los de
nuestro esposo, que son nuestros, los que ofrecemos a nuestro Padre del cielo, para que
nuestro hermano, un hijo de la Santisima Virgen, vuelva, vencido, a arrojarse bajo el manto
de la mas misericordiosa de todas las madres.. (Carta 129)

El sufrimiento sera el medio que ella tendra para colaborar con Cristo en la salvacion
del mundo para expandir su amor por los hombres, para asi consolar a Jesus por los
desprecios que sufre de los hombres, particularmente la de las almas consagradas a El,
también el Corazon de santa Teresa estara unido al de Cristo, y si bien no se habla de una

unién de corazones como fenomeno extraordinario al modo en el que se habla en santa

-62 -



Margarita Maria Alacoque o santa Catalina de Siena, si podemos hablar de una union de
amor en la Pasion de Jesus, y la asumira de modo especial el dia de su profesion.
Si, el sufrimiento me tendid los brazos, y yo me arrojé en ellos con amor... A los pies de

Jesus-Hostia, en el interrogatorio que precedio a mi profesion, declaré lo que venia a hacer
en el Carmelo: «He venido para salvar almas, y, sobre todo, para orar por los sacerdotes».

Cuando se quiere alcanzar una meta, hay que poner los medios para ello. Jesis me hizo
comprender que las almas queria darmelas por medio de la cruz; y mi anhelo de sufrir
crecio a medida que aumentaba el sufrimiento. (Autobiografia)

Los sufrimientos seran el medio para alcanzar la perfeccion, lo expresara
particularmente cuando habla de como padecian a causa de la enfermedad de su padre, en
medio de esas tribulaciones dira que junto a sus cinco hermanas volaba en los caminos de la
perfeccidn cristiana asi como el mismo padecer las unia. Asi para ella el verdadero amor se
manifiesta en el sacrificio. Por ello la perfeccién pasa por la Cruz, pues el que
verdaderamente ama Cristo vivira su mismo destino por amor, y esto no lo reduce sélo al
ambito de la vida religiosa, sino que lo propaga aln a sus tias que viven en el mundo a través
de sus cartas.

[1v°] Esta mafiana, en la comunion, he pedido mucho a Jesus que la colme de sus alegrias.

iAy, no es eso precisamente lo que él nos esta enviando desde hace algin tiempo! Es la cruz,

sélo la cruz, lo que él nos ofrece para descansar... Si yo fuera la Unica que sufriese, querida
tia, no me importaria; pero sé muy bien hasta qué punto ustedes comparten nuestro dolor.

Yo quisiera, en este dia de su santo, quitarle todas las tristezas y cargar sobre mi todas sus
penas. [2r°] Asi se lo pedia hace un momento a aquel cuyo corazon late al unisono con el
mio; y comprendi que lo mejor que él podia darnos era el sufrimiento, que no lo da més
que a sus amigos predilectos. Y esta respuesta me hacia ver que no estaba siendo
escuchada, pues veia que Jesls amaba demasiado a mi querida tia para quitarle la
cruz...(Autobiografia)

La ciencia del amor le hace ver en la Cruz la clave de la santidad, en ella interpreta
su itinerario vida espiritual, le hace salir de los engafios que podria llevar a la mediocridad
de un concepcion pusilanime del cristianismo, en la cual amor equivaldria a sentimentalismo,
0 a la desesperacion, de uno que cae pero encerrado en si mismo no es capaz de alzar la
mirada para implorar la ayuda de Dios, es mas sus caidas son ocasion para que despertar la
compasion del Corazon de Jesus. El desasimiento de todo aquello que pueda querer ocupar
el lugar del Sefior en el propio interior, en el propio corazén, es el medio para hacer triunfar

el amor a la Cruz.

-63-



iAy, cuanto cuesta darle a Jesus lo que pide...! jY qué suerte que cueste...! Qué alegria
inefable es llevar nuestras cruces EN DEBILIDAD! ;Comprende el Lirio-siempreviva al
pobre grano de arena...? Tu noviciado es el del [v°] dolor, jqué privilegio tan inexplicable...!
Si, hermanita querida, lejos de quejarme a Jesus por la cruz que nos envia, no logro entender
el amor infinito que lo ha movido a tratarnos asi... Jesus tiene que amar mucho a nuestro
padre querido para que sufra de esta manera. ¢Pero no te parece que la desgracia que le
aflige es realmente la coronacion de su hermosa vida...? Mi querido Lirio-siempre-viva, creo
que te es estoy diciendo auténticas locuras, pero no importa; pienso muchas otras cosas sobre
el amor de Jesus, que son quizas mucho mas fuertes que lo que te acabo de decir...(Carta 82)

Santa Teresa de Lisieux ciertamente manifiesta una profunda ciencia del amor del Sefior, un profundo
encuentro con el amor que late el Corazon de JesUs, ahi encontrard sentido la ofrenda al amor
misericordioso asi como las poesias que compuso en honor del Sagrado Corazoén, de alguna manera
ella contempla el misterio del Corazon del Sefior desde la misericordia y de ahi se aproxima a vivirlo

con cada vez mayor intensidad hasta llegar a configurarse con El por el amor.

-64 -



Parte III - El Corazon de Jesusy
nuestra vida espiritual

Se dice que la vida espiritual del hombre se desarrolla por tres medios: la oracion, la vida
virtuosa y los sacramentos. La gracia de Dios que hemos recibido en el bautismo nos ha
hecho renacer a la vida de hijos del Padre pero esta vida debe crecer, desarrollarse, y en lo
ordinario del dia a dia, muchos hombres lejos de llevar a cabo este proceso se han ido
llenando de cargas a lo largo del camino y muchas veces se han apartado de El, por tanto es
importante presentar un camino de retorno, una via para volver, directrices claras sobre qué
hacer para unirnos cada vez mas a este Corazon amante que no busca sino unirnos hacia Si
en un abrazo eterno de amor. Tomamos como punto de partida la oracién, presentando el
Getsemani como el modelo de la oracion del Corazon de Jesus y por tanto modelo de nuestra
oracién, luego damos algunas pautas para aprender a conformar en la oracidn nuestro corazén
al de Cristo y luego se presentan unas breves notas sobre la importancia de la adoracion para
aquel que se dispone a unirse a Jesus. Posteriormente hacemos un recorrido ascético sobre la
lucha y el modo de combatir para conquistar esta vida nuestra para el Corazén de Jesus,
purificandonos de lo que nos separa de El y lanzandonos por adquirir aquello que nos asemeja
més a El. Por ultimo contemplamos la maravilla del don que nos dio el Salvador en los
sacramentos que brotaron de su costado abierto, a través de los cuales nos transmite su vida

divina.

-65 -



14. GETSEMANI, MODELO DE ORACION DEL CORAZON DE JESUS

Podemos hablar de la oracién de Jesus en el huerto como la oracion del Corazon de
Jesus, pues en ella vemos la cooperacion de la voluntad humana a la voluntad divina, se
encuentra como antesala a su pasion, y nos describe como El la aceptd libremente por la
salvacion de la humanidad, asi también nos presenta cuestiones que todo cristiano debe tener
presente en su vida de oracion de la cual el Sefior es causa eficiente, ejemplar y final. Ahi
tienen su sentido las experiencias extraordinarias que vivia santa Margarita Maria de
Alocoque cuando se unia los viernes al sufrimiento de la agonia de Jesus e incluso le pidiese
ofrecer esos momentos de un modo especial para reparar por los pecados cometidos en el
mundo entero. Esta oracion la encontramos en los evangelios sindpticos en Mt 26, 36-44; Mc
14, 32-41 y Lc 22, 39-46. En ella se pueden individuar diferentes elementos, entre ellos a
continuacion consideraremos brevemente el lugar y la hora de la oracion, los sentimientos de
Jesus, el modo en que oray las palabras utiliza para descubrir qué nos dice sobre el Sefior y

en qué modo se presenta como un modelo de oracién para la vida espiritual del cristiano.

En primer lugar, el evento tiene como ubicacién el Huerto de los Olivos, san Lucas
dird que era costumbre de Jesus retirarse a orar ahi (cf. Lc 22, 39), se trata de un hecho
ocurrido durante la noche, inmediatamente posterior a la Ultima Cena y previo a la traicion
de Judas y arresto de Jesus. El pasaje de la oracion en el huerto ha sido considerado la antesala
de la pasién de Cristo, el momento en el que se prepara para su sacrificio cruento en la Cruz,
por ello esa noche recuerda las otras noches en las que el Sefior se manifesto a sus elegidos,
de modo especial aquella de la Pascua (Ex 12) . Es de notar que a menudo, durante la noche,
JesUs se retiraba a Betania, en este caso no lo hizo asi sino que debido a prescripciones de la
Pascua se habia quedado en Jerusalén, mostrando su obediencia a la Ley. Tomd a tres de sus
discipulos para la ocasion y se alejé de ellos para orar, dira san Juan Criséstomo comentando
el evangelio de san Mateo que se llevo a estos porque no se abatirian ya que en el Tabor

habian contemplado su gloria.

Los evangelistas también nos relatan detalles sobre la postura del Sefior al momento
de la oracion, lo cual es importante en la espiritualidad del Corazon de Jesus, porque con ello
se resalta que la accion realizada implica toda la humanidad del Sefior, una interioridad que

se manifiesta en su cuerpo. Segun san Mateo oraba "rostro en tierra" (Mt 26, 39), san Marcos

- 66 -



refiere solamente que "cay0 en tierra” (Mc 14, 35) mientras que san Lucas dice que estaba
"arrodillado” (Lc 22, 41). Sin duda los tres quieren reflejar la misma realidad sobre un
abajamiento descrito por la palabra "caer" usada por san Mateo y san Marcos e implicita en
san Lucas. Un gesto de sumision y abandono a la voluntad de Dios y que expresa una
caracteristica de la oracién cristiana como lucha por la perseverancia ante una muerte
martirial. San Hilario de Poitiers en su obra Sobre la Trinidad dira que “sumision no significa
una nueva obediencia, sino el misterio de la economia de la salvacion, porque la obediencia
ya existe y la sumision se ha producir en el tiempo. Asi, pues, el significado de la sumisién

no es otro que el de la revelacion del misterio”

En el pasaje podemos ver los sentimientos humanos y en este sentido la afectividad
del Corazon de Jesis. San Mateo dice que experimentaba "tristeza y angustia” (Mt 26, 37),
aqui la expresion tristeza utilizada por el evangelista denotaba en su mundo una emocién
sumamente fuerte y dolorosa incluso se utiliza para describir aquella que provocan los
dolores de parto. San Marcos habla de "espanto y angustia” (Mc 14, 33), se trata de un espanto
que tiene un sentido de asombro, es el mismo que se utiliza para designar las expectativas de
la gente que presurosa corre a Jesus (cf. Mc 9, 15) para llevarle sus enfermos o para describir
el temor de las mujeres en el sepulcro frente al angel (cf. Mc 16, 5-6). San Lucas hablara de
la intensidad de la oracién, debida a una agonia que se manifestaba en "un sudor que caia
hasta el suelo como si fueran gotas espesas de sangre" (Lc 22, 44). Este es otro modo de
transmitir lo que dice san Mateo y san Marcos cuando ponen en boca de Jesus la frase "mi
alma esta triste hasta la muerte™ (Mt 26, 38; Mc 14, 34). "La angustia de Jesus es algo mucho
maés radical que la angustia que asalta a cada hombre ante la muerte: es el choque frontal
entre la luz y las tinieblas, entre la vida y la muerte, el verdadero drama de la decision que
caracteriza a la historia humana." (Benedicto XVI) San Ambrosio dird que de este modo se
nos manifiesta su naturaleza humana, asumiendo asi los sentimientos de hombre a través del
sufrimiento, se manifiesta como es el mal el que lo amenaza y que el acogera sobre si como

el verdadero cordero que quita el pecado del mundo inmolandolo sobre si.

Fundamentalmente se han de considerar las palabras utilizadas por Jesus como expresion de
su interioridad, siguiendo el principio: “De la abundancia del corazén habla la boca” (Mt 12,

34). San Mateo y san Lucas transmiten casi exactamente lo mismo, mientras que san Marcos

-67 -



varia puesto que agrega la nocion de "Abba" para referirse a Dios, Unica vez utilizada por
Jesus en la Sagrada Escritura y otras dos veces en las cartas de san Pablo (Rm 8, 15; Gal 4,
6) asi como el reconocimiento explicito a su omnipotencia "Tu lo puedes todo"” (Mc 14, 36).
Dira al respecto san Hilario “en ningun aspecto esta limitado para su accion por la debilidad
o el cambio aquél que tiene un poder sin medida”. Por lo demas siempre se transmite el
rechazo inicial al céliz pero, siempre dispuesto y abandonado a la voluntad del Padre "no se
haga como yo quiero, sino como quieres Tu " (Mt 26, 39) "no sea como Yo quiero, Sino como

Tu quieres" (Mc 14, 36) "no se haga mi voluntad, sino la tuya" (Lc 22, 42)

En este pasaje se evidencian las dos voluntades que hay en Cristo y que aparentemente
entran en conflicto, algunos Padre de la Iglesia y escritores de su época nos dicen que el “si
es posible” indica la naturaleza humana que pide que el céliz le sea alejado, manifiesta en un
primer momento su debilidad, un deseo que brota de la humana condicidn, el céliz representa
el martirio. Dira san Efrén “la angustia de la muerte le invadio para que se manifestara su
naturaleza de Hijo de Adan, sobre la que reina la muerte, como dice el Apostol™. Sin embargo,
la voluntad humana de Cristo, siendo libre del pecado original, es la voluntad de un hombre
que esté en perfecto acuerdo con la voluntad divina, asi el hombre pide la intervencidon divina
para poder aceptar el martirio y accede libremente a su pasion. “El alma del Sefior
experimentd la debilidad natural conforme a su conocimiento de la separacion de [alma y]
cuerpo...A su vez, reforzada por la voluntad divina, tomo animos contra la muerte. .. El, pues,
como hombre en si mismo y por si mismo sometié lo humano a Dios Padre.” (San Juan
Damasceno) Asi, en Jesucristo, Dios se dona a si mismo, venciendo el mal a fuerza de bien,
restableciéndose la concordancia de la voluntad del hombre con la de Dios y es la antesala
de su muerte en Cruz en la que “...aparece, de manera velada y sin embargo insistente, la

gloria de Dios, la transformacion de la muerte en vida” (Benedicto XVI).

La relacion entre la oracion de Cristo en el Getsemani como modelo de la oracion del
Corazén de Jesus y la oracion del cristiano se establece en primer lugar como una invitacion
a la vigilancia en medio de la noche y la somnolencia que ataca al cristiano, Jesus es explicito
al llamar a sus apostoles a estar atentos (cf. Mt 26, 41) frente a la somnolencia que Benedicto
XVI definird como “un embotamiento del alma, que no se deja inquietar por el poder del mal

en el mundo...Es una insensibilidad que prefiere ignorar todo eso; se tranquiliza pensando

-68 -



que, en el fondo, no es tan grave, para poder permanecer asi en la autocomplacencia de la

propia existencia satisfecha”.

La oracidn se ha de hacer en un clima de recogimiento para lo que se requiere soledad
y tranquilidad, con la confianza puesta en Aquel que en el Getsemani ha luchado por cada
uno de los hombres, alli ha dado el valor para el combate contra la muerte y ensefio a secundar
la voluntad de Dios a pesar de la propia fragilidad. Es una oracion en la dificultad, pero con

la esperanza de la eternidad, es la gloria de la Cruz que resplandece en su Resurreccion.

“Asi pues, no hay duda que, sufrié por mi aquel que nada proprio tenfa por lo que pudiera sufrir,
y, dejando a un lado la felicidad de su eterna divinidad, se dejé6 dominar por el tedio de mi
enfermedad. El ha tomado sobre si mi tristeza para comunicarme su alegria, y descendié sobre
nuestros pasos hasta la angustia de la muerte, para llevarnos, sobre sus pasos, a la vida. Y por eso
yo hablo con plena confianza de la tristeza, ya que predico la cruz. En verdad, Fl no tomé de la
encarnacién una apariencia, sino la misma realidad. En efecto, El debia tomar sobre si el dolor
para vencer la tristeza, no para aniquilatla, pues de lo contrario, lo que tuvieran que soportar la
angustia sin dolor, no podtia ser alabados por su fortaleza” (San Ambrosio, Exposicion del
Evangelio de san Lucas)

Contemplar a Cristo en sus misterios a través de la oracién lleva al hombre a
interiorizar sus palabras y acciones, de tal modo que se susciten en el propio corazén los
sentimientos del Corazdn de Jesus, se ilumine el entendimiento con su vida, se haga memoria
de la propia historia como Historia de Salvacion y se ordene la voluntad a actuar segun la
voluntad de Dios, siguiendo la invitacion del Divino Maestro que dijo “Tomad mi yugo sobre
vosotros y aprended de mi, que soy manso y humilde de corazén” (Mt 11, 29). Por la oracién
hemos comenzar a vivir lo que el apéstol de los gentiles decia cuando invitaba a los filipenses
a salir del amor desordenado de si para entrar en el recto orden de Dios diciéndoles “Tened

entre vosotros los sentimientos propios de Cristo Jesus.”

El apdstol habla de tener el mismo sentir, en cuanto la disposicion de la mente a para
poder juzgar la cosas segun Cristo, es decir la oracion nos debe llevar a cambiar nuestro modo
de vivir de tal manera que entrando en la humildad del que se siente necesitado de Dios nos
acerquemos a El, sabiendo que sera la fuerza del Espiritu Santo quien en la oracion ira
haciendo nuestros corazones latir al unisono con el Corazon santisimo de Cristo y asi también

nosotros buscaremos vivir entrando en la voluntad del Padre.

-69 -



15. LA ORACION DE MEDITACION

Un camino a conformar nuestro corazgin al Corazon de Cristo.

La oracién para el cristiano es un constante entrar en relacion con el Sefior, un dialogo, un
trato, un comunicarse con el Amor de su vida. Y existen diferentes formas o expresiones de
la misma, puede ser publica o privada, comunitaria o personal, vocal o silenciosa, de accion

de gracias, reparacion, peticion, expiacion, adoracion, alabanza, etc.
Los santos han dado diferentes definiciones:

e San Gregorio Niceno: “La oracion es una conversacion o coloquio con Dios”

e San Juan Crisostomo: “La oracidn es hablar con Dios”

e San Agustin: “La oracion es la conversion de la mente a Dios con piadoso y humilde
afecto”

e San Juan Damasceno: “La oracion es la elevacion de la mente a Dios” o también “la
peticion a Dios de cosas conveniente”

e San Buenaventura: “Oracion es el piadoso afecto de la mente dirigido a Dios”

e Santa Teresa: “Es tratar de Amistad con quien sabemos nos ama”

El Catecismo de la Iglesia toma como base la definicion de santa Teresa de Lisieux: “Para
mi, la oracion es un impulso del corazdn, una sencilla mirada lanzada hacia el cielo, un grito
de reconocimiento y de amor tanto desde dentro de la prueba como en la alegria” (Manuscrit
C, 25r)”. De hecho, llega a definirla en términos de alianza y nos muestra a la vez su caracter
trinitario “La oracion cristiana es una relacion de Alianza entre Dios y el hombre en Cristo.
Es accion de Dios y del hombre; brota del Espiritu Santo y de nosotros, dirigida por completo
al Padre, en unién con la voluntad humana del Hijo de Dios hecho hombre.” (Catecismo
n.2564)

Entrar en el Corazén de Cristo para orar no es otra cosa sino comenzar a contemplar nuestras
vidas a la luz de su Palabra que es la expresion de su amor para nosotros, puesto que si
vivimos conforme a ella le mostraremos nuestro amor para con El. Conforme esté escrito:
“Si alguno me ama, guardara mi palabra, y mi Padre lo amara, y vendremos a él y haremos
morada en él. El que no me ama, no guarda mis palabras; y la palabra que escuchan no es

mia sino del Padre que me ha enviado. Les he hablado de todo esto estando con ustedes; pero

-70 -



el Paraclito, el Espiritu Santo que el Padre enviara en mi nombre, El les ensefiara todo y les

recordard todas las cosas que les he dicho.” (Jn 14, 23-26)

Es util hacerse de un método, particularmente para aplicarse a la meditacion, que tan
recomendada es por la Tradicion de la Iglesia y que los maestros espirituales nunca eximiran
de entre los ejercicios que ha de cultivar el alma que quiere vivir una relacién auténtica con
Dios. El método sirve como una guia, hay muchos, basta elegir algin, son como una
andadera, sirven para comenzar el caminar, pero eventualmente se deja una vez se descubre
cémo el Espiritu Santo, quien es el que anima nuestra oracion, nos va guiando a cada uno.
Proponemos el método de la escuela de san Sulpicio que el P. Antonio Royo Marin (n.500)

sintentiza del siguiente modo:
«Preparacion:

e Remota: una vida de recogimiento y de sélida piedad (vida de gracia)

e Proxima: escoger el punto la vispera por la noche: para ver las principales
consideraciones y propoésitos que habremos de formar; dormirse pensando en la
materia de la meditacidn, al levantarse aprovechar el primer tiempo libre para hacer
la meditacion.

e Inmediata: ponerse en la presencia de Dios (especialmente en nuestro corazon),

humillarnos profundamente: acto de contricion; invocar al Espiritu Santo.

Cuerpo de la oracién:

e Adoracion, JesUs ante nosotros: Considerar en Dios, en Jesucristo o en algln santo
sus afectos, palabras y acciones en torno a los que hemos de meditar; rendirle
homenaje de adoracion, admiracion, alabanza, accion de gracias, amor, gozo 0
compasion.

e Comunidn, JesUs en nuestro corazon: Convencernos de la necesidad de practicar
aquella virtud, afectos de contricion por el pasado, de confusion por el presente y de
deseo para el futuro; pedir a Dios esa virtud (participando asi de las virtudes de Cristo)

y por todas nuestras necesidades y las de la Iglesia.

-71 -



e Cooperacion, Jesls en nuestras manos:_Formar un propésito particular, concreto,

eficaz, humilde; renovar el proposito de nuestro examen particular.
Conclusién

Dar gracias a Dios por las luces y beneficios recibidos en la oracién, pedirle perdédn por las
faltas cometidas en ella, pedirle que bendiga nuestros propoésitos y toda nuestra vida, formar
un “ramillete espiritual” para tenerlo presente todo el dia, ponerlo en manos de Nuestra

Buena Madre»

Un par de puntos importantes, muchos hoy en dia mal entiende la palabra recogimiento, de
hecho ni siquiera se entiende, porque nos pasa por alto, y esta es una condicion indispensable
para poder acercarnos a la oracién, se trata de recoger todos nuestros pensamientos,
sentimientos, inclinaciones etc, todo nuestro mundo interior, de concentrar nuestra atencion
a lo que nos interesa de verdad que es entrar en dialogo con Dios, es justamente lo contario
de la dispersion en que tantos nos vemos envueltos a causa del frenesi de nuestra sociedad y
que hemos de buscar vencer con estos ejercicios que nos haran ser uno frente a Dios. Un
alma recogida no es un hombre o una mujer tristes y apagados, son almas que se entregan del
todo por el todo en cada una de sus actividades, recordemos que lo contrario de la
contemplacion a la que nos quiere llevar el recogimiento por medio de la meditacion no es la

accion sino la dispersion.

Segun la oracion apunta no sélo a un mero ejercicio intelectual, sino que busca descubrir a
Cristo en nuestra historia y amarlo, amandolo dejarnos transformar por El y su palabra
entrando en la obediencia de la fe y arrojandonos en el manantial de la gracia confiando en
que lo que nos ha dicho se cumplird, la oracion busca una relacion de ojos abiertos y corazon
palpitante con el Sefior. Pero no es menos evidente que toda oracion para ser tal debe
culminar con un proposito, algo por hacer, en el cual se patentice el camino de conversion al
que nos lleva. Este propoésito siempre estara en la linea de hacer la voluntad de Dios en la
vida de cada uno de nosotros. De ahi que siempre asi se ird dando forma a un corazén

conforme al de Jesucristo.

-72-



16. CAMINO DE CONVERSION

Jesus inicia su ministerio publico diciendo “—EIl tiempo se ha cumplido y el Reino de Dios
esta al llegar; conviértanse y crean en el Evangelio.” (Mc 1, 15) De este modo el Hijo del
Altisimo va llamando a todo hombre y toda mujer a abrazar la Buena Nueva de la salvacion,
esto no sélo implica creer en el mensaje que Jesls nos trae sino en El mismo, creer no sélo
implica asentir a la verdad revelada sino entrar en una relacion intima de amor con Aquel se

que se nos presenta como el Bien supremo.

Si bien es cierto la conversion es un proceso que dura toda la vida tiene un punto de arranque
para todos, el abrazo de ese anuncio inicial al que llamamos kerigma, el cual condensa el
santo Padre de un modo maravillo en su enciclica Evangelii Gaudium: «Jesucristo te ama,
dio su vida para salvarte, y ahora esta vivo a tu lado cada dia, para iluminarte, para
fortalecerte, para liberarte» (EG n.64). Si hermano esta palabra es para ti y para mi, a lo largo
de los siglos este mensaje a resonado en los corazones de los hombres de diferentes maneras,
y en él encontramos el ndcleo de toda nuestra predicacion, Cristo te ama, y si te llama a la
conversion y para que descubras ese llamado altisimo que llevas inscrito en tu interior de ser
un hijo de Dios, mé&s aun si eres un bautizado, no so6lo estés llamado a serlo, ya lo eres, ;te
has dado cuenta? Eres un hijo del Altisimo, también tu formas parte de la familia de Dios, la
vida divina fluye en ti, y quiere crecer, expansionarse, desarrollarse, quiere arder como una
Ilama de gran intensidad que se alimenta del Espiritu Santo que es la llama de amor viva que

ardio en el pecho de Jesus.

En su Sagrado Corazon el Divino Maestro nos muestra la via del amor para venir a EI. S6lo
ahi encontrard descanso nuestro pobre e inquieto corazon humano, sélo ahi una morada y
refugio seguro frente a los constantes ataques del mundo, el demonio y la carne; El nos dara
serenidad en medio del frenesi de nuestras sociedades actuales; el nos dara la mansedumbre
para no devolver mal por mal en un mundo plagado de ira; El nos haréa dichosos no sélo en
el otro mundo sino también en este a pesar de las contrariedades que podamos experimentar;
El es la razon de nuestro existir, la alegria en nuestro peregrinar a la Jerusalén celeste, la

suma de todos los bienes que sacia los anhelos de nuestro corazon.

Esta via del amor ha sido desglosada clasicamente por los maestros de vida espiritual en tres

vias: la purgativa o principiantes, iluminativa o intermedios, unitiva o avanzados; cabe

-73-



destacar que dada la dimension dindmica de nuestra vida espiritual no han de verse solamente
en un sentido lineal hay quien de hecho las ha comparado como una escalera de caracol que
mientras asciende parece que vuelve sobre si pero sin dejar de ascender, de modo que aungue
vayamos muy avanzados siempre hemos de mantenernos con el mismo tenor de un
principiante, dejando que sea el Espiritu Santo, fuego del amor de Cristo quien vaya haciendo

la obra en nosotros.

Comencemos recordando que en todo hemos de presente que Cristo es el Maestro de
humanidad, EI nos ensefia quienes somos realmente, cual es el plan divino para la humanidad
entera y para cada uno en particular, El es el hombre perfecto, El es nuestro modelo santidad,
el Amor Divino que latio en su Corazon es la fuente la gracia por la que su Amor humano
purifica, ilumina y nos une hacia si, haciendonos participar desde ya de la gloria de Dios. De
ahi que afirmemos “En su vida, en su palabra, en sus gestos, en sus sentimientos y actitudes
podemos encontrar la voluntad del Padre sobre nosotros. A realizar una imagen de Jesucristo
en nuestras vidas estamos destinados todos y cada uno de nosotros, para que ¢l sea el
primogénito entre los hermanos (Rom 8,29).” (Manuel Ruiz Jurado, Tratado de la oracion
mental, Pos. 281). Recordemos, primogénito es el primer nacido literalmente, después de El

vamos nosotros, el nos va guiando, ahi donde esta la cabeza, habra de estar el cuerpo.

Todo nuestro camino de conversion, es llegar a ser por gracia lo que Cristo es por naturaleza,
por eso los cristianos maravillandose de este don que nos da Cristo Ilamaron a este proceso
“divinizacidon” puesto que lo verdaderamente humano es aquello que nos va haciendo mas
semejantes a Cristo que es verdadero Dios y verdadero hombre, y a esto tenemos acceso por
la gracia, que es nuestra participacion en la naturaleza divina, como dice la Sagrada Escritura
“Su divino poder nos ha concedido cuanto se refiere a la vida y a la piedad, mediante el
conocimiento del que nos ha llamado por su propia gloria y potestad: con ello nos ha regalado
los preciosos y mas grandes bienes prometidos, para que por éstos lleguen a ser participes
de la naturaleza divina, tras haber escapado de la corrupcion que reina en el mundo a causa
de la concupiscencia. (1 Pe 3-4). El paso en este camino lo vamos marcando conforme vamos
siendo dociles a las mociones del Espiritu Santo, es El quien nos santifica pero no sin nuestra

libertad. El nos va dando la forma de Cristo, podriamos decir también El nos cristifica.

-74 -



Gregory Popcack en su libro “Dioses rotos” tiene una maravillosa descripcion muy sencilla

y asequible a todos del recorrido de estas tres vias:

“En la primera etapa de la divinizacién — conocida como via purgativa — empezamos a subir la
escala del amor divino aprendiendo ( como decia san Agustin ) a « pisotear nuestros vicios »...
En la primera etapa de la divinizacién — conocida como via purgativa — empezamos a subir la
escala del amor divino aprendiendo ( como decia san Agustin ) a « pisotear nuestros vicios »...
Ya cerca del final de la escala de san Juan de la Cruz , entramos en la via unitiva y en las tltimas
etapas de nuestra transformacién divina , hasta que por fin estamos preparados para caer en los
brazos de nuestro prometido , el Dios a quien santa Catalina de Siena llamaba ese «loco de amor
»... Ya cerca del final de la escala de san Juan de la Cruz , entramos en la via unitiva y en las
ultimas etapas de nuestra transformacion divina , hasta que por fin estamos preparados para caer
en los brazos de nuestro prometido , el Dios a quien santa Catalina de Siena llamaba ese « loco
de amor »... Cuando llegamos al final de la escala y cruzamos la ventana , descubtimos
una habitacion presidida por un inmenso Corazén abrasado en un fuego ardiente . De
pronto nos parece oir una voz procedente de ese fuego que nos invita a acercarnos mas,
a entrar en E1.” (G. Popcack, Dioses rotos, p.193)

Este camino de conversion que pasa por el fuego ardiente de la caridad de Cristo podriamos
Ilamarle un proceso de cristificacion cordial (recordemos “cordial” viene del latin “cordis”
que significa “corazon”) nos vamos asemejando a Cristo por el amor entranable que el va
suscitando a cada paso del camino, en un primer momento el descubrimiento de su amor nos
invita a aborrecer el pecado, mientras vamos limpiando la escoria que ha dejado en nuestros
ojos vamos contemplando la la luz de esa llama incandescente, y renunciamos no sélo al
pecado mortal y al pecado venial deliberado, sino que vamos buscando retirar de nuestras
vidas todo aquello que adn sin ser pecado represente un retraso en este continuo acercarnos
mas a este Corazon ardiente, cuyo calor nos atrae hacia Si y nos va uniendo a El de modo
que quiere hacernos entrar en si, nos atrae con lazo de amor, no hay violencia, no hay
coaccion, no hay engafos, ni artimafias, todos generosidad y bondad, todo es dulzura, todo
es don, todo es un abrazo con quien como diria santa Teresa “sabemos que nos ama”,
seguiremos siendo nosotros mismos y El seguira siendo Jesus, pero nos parecera que ya no
hay tanta distinticion como diria san Pablo “ya no soy yo quien vive, es Cristo quien vive en
mi” (Gal 2, 20) porque como nos ensefian los santos que aprendido la ciencia del amor en el
Corazén de Cristo, el amor crea semejanza entre los que se aman. “Esta es la razon de que
quienes avanzan en su camino espiritual por las vias iluminativa y unitiva sientan cada vez
menos ansiedad y mas confianza . Cuanto méas adelantados nos hallamos en esa senda
espiritual que conduce a la divinizacion , mas real es la idea de la promesa de Dios de

hacernos participes de su divinidad” (G. Popcack p. 144)

-75 -



17.PRIMEROS PASOS

Custodiemos el corazon custodiando los sentidos

Ya en concreto estas tres vias se recorren a través de un proceso de purificacién interior en
el que todo es gracia, incluso el mismo deseo de ser purificado es ya una accion del Espiritu
en nosotros. Existen las llamada purificaciones activas y las purificaciones pasivas, las
activas son aquellas en la que nosotros empleamos todos los medios a nuestra disposicion
gue nos va mostrando el Espiritu a través de las ensefianzas de nuestra santa Madre Iglesia,
las pasivas son acciones de El que a veces no percibimos del todo pero que El va realizando
en modos que sobrepasan nuestra comprension, dentro de estas Gltimas habran unas que seran
verdaderas pruebas de fe puesto que implicara soltar nuestros apegos desordenados a las
criaturas, a nuestras ideas, planes, etc. Nos parecera quizads que estamos solos pero en esa
oscuridad en que se entrara es cuando la llama del Corazon de Cristo sera la verdadera luz y

guia y experimentaremos que no hace falta otra compafiia.

La purificacion activa implica recordar primero que hemos de custodiar nuestros cinco
sentidos (vista, oido, gusto, olfato y tacto) y también los llamados sentidos “internos”
particularmente la memoria sensible y la imaginacion, estos dos Gltimos nos muestran el
vinculo que hay entre el mundo sensorial y nuestra alma se alimenta a través de ellos, aunque
si bien es cierto nuestra alma es invisible y no la vemos, podemos conocerla por lo que ella

puede, es decir por sus potencias, particularmente el entendimiento y la voluntad.

En el combate espiritual uno de nuestros mejores aliados es nuestro cuerpo, si bien es cierto
en nuestro estado actual de naturaleza caida, tiende de suyo a cuanto puede provocarle un
placer sensible, cuando los sentidos son rectamente gobernados por la razon iluminada por
la fe, pueden convertirse en un motor que dé un nuevo impulso a nuestra vida espiritual. Por
tanto, no se trata de anular o eliminar nuestra sensibilidad, sino de purificarla y ordenarla
hacia nuestro fin Gltimo que es la divina unién, el amor sensible de Cristo que contemplamos

en su Sagrado Corazon es el modelo acabado de una vida sensitiva plena y ordenada.

-76 -



San Juan de la Cruz nos da un criterio de discernimiento para saber valorar las experiencias

sensibles en nuestra vida espiritual:

“Pero ha de haber mucho recato en esto, mirando los efectos que de ahf sacan; porque muchas
veces muchos espirituales usan de las dichas recreaciones de los sentidos con pretexto de oracién
y de darse a Dios, y es de manera que mas se puede llamar recreacion que oracién y darse gusto
a sf mismos mas que a Dios. Y aunque la intencién que tienen es para Dios, el efecto que sacan
es para la recreacion sensitiva, en que sacan mas flaqueza de imperfeccion que avivar la voluntad
y entregarla a Dios.

Por lo cual quiero poner aqui un documento con que se vea cuando lo dichos sabores de los
sentidos hacen provecho y cuando no. Y es que todas las veces que, oyendo musicas u otras
cosas, y viendo cosas agradables, y oliendo suaves olores o gustando algunos sabores y delicados
toques, luego al primer movimiento se pone la noticia y aficién de la voluntad en Dios, dandole
mas gusto aquella noticia que el motivo sensual que se le causa y no gusta de tal motivo sino por
eso, es seflal que sacar provecho de lo dicho y que le ayuda lo tal sensitivo al espiritu. Y en esta
manera se puede usar, porque entonces sirven los sensibles para el fin que Dios los cri6 y dio,
que es para ser por ellos mas amado y conocido.

Pero el que no sintiere esta libertad de espiritu en las dichas cosas y gustos sensibles, sino que su
voluntad se detiene en estos gustos y se ceba en ellos, dafio le hacen y debe apartarse de usarlos.
Porque, aunque con la razén se quiera ayudar de ellos para ir a Dios, todavia, por cuanto el
apetito gusta de ello segtn lo sensual y conforme al gusto siempre es el efecto, mas cierto es
hacerle estorbo que ayuda y mas dafio que provecho. Y cuando viere que reina en si el apetito de
tales recreaciones, debe mortificarle; porque cuanto mas fuerte fuere, tiene mas de imperfeccién
y flaqueza” (Subida al Monte Carmelo 111, 24, 4-6).

Veamos uno a uno los sentidos, (seguimos al P. Antonio Royo Marin o.p. en su Teologia de

la Perfeccion Cristiana p. 347ss)

Vista: aunque se dice ser el mas noble de los sentidos corporales hemos de recordar que sus
representaciones tienen un enorme influjo seductor en el alma, facilmente se deja llevar e

impresionar por ella. Por ello hemos de cuidar evitar:

-Las miradas gravemente pecaminosas: Toda mirada voluntaria a una persona u objeto
gravemente provocativo, sobre todo si va acompafiado de un mal deseo es pecado grave. Lo
dice el Evangelio: “Pero yo os digo que todo el que mire a una mujer deseandola, ya adulter6

con ella en su corazéon” (Mt 5, 28)

Miradas peligrosas: Cuando sin mal deseo, pero también sin causa ni razdn suficiente, se fija
la mirada en una persona, fotografia, escaparate, espectaculo, etc. Que puede inducir a

pecado, se comete una imprudencia extremadamente peligrosa

Miradas curiosas: Son aquellas que, sin recaer sobre un objeto malo ni siquiera peligroso de

suyo, no tiene otra finalidad que la del simple recreo de la vista....de suyo, no son

-77 -



reprensibles y hasta pueden ayudarnos-rectificando la intencion-a elevarnos a Dios...Pero
cuando el alma se entrega a estas cosas con excesivo apasionamiento o demasiada frecuencia,
representa un obstaculo serio para la vida de recogimiento y de oracion...Se impone asi la

mortificacion del sentido de la vista aln en cosas licitas 0 no peligrosas de suyo.

“Del gozo de las cosas visibles, no negandole para ir a Dios, se le puede seguir derechamente
vanidad de animo y distraccién de la mente, codicia desordenada, deshonestidad, descompostura
interior y exterior, impureza de pensamientos y envidia” (San Juan de la Cruz, Subida al Monte
Carmelo 111, 25, 2)

Un autor contemporaneo nos recuerda la gran impotancia de este sentido

“...En los humanos la mas poderosa habilidad sensorial es la vista. El cuerpo humano tiene un
promedio de 11 millones de receptores sensoriales. Aproximadamente 10 millones de ellos estin
dedicados a la vista. Algunos expertos estiman que la mitad de los recursos del cerebro son
usados para ver. Dado el hecho de que dependemos mas de la vista que de cualquier otro sentido,
no deberia sorprendernos que las sefiales visuales sean el mayor catalizador de nuestro
comportamiento. Por esta razén, un pequefio cambio en lo que ves puede conducir a un enorme
cambio en lo que haces. Como resultado, puedes imaginar lo importante que es vivir y trabajar
en ambientes que estén colmados de sefiales productivas y son carentes de sefiales
improductivas” (James Clear, Habitos atémicos, p.108-109)

La custodia de la vista es altamente importante, pero mas importante ain es aprovecharla
para fomentar la recta apreciacion por aquello que es noble, bello, contemplar un paisaje mas
que por ecologismo o terapia (que no son mala cosa) sino para elevar nuestra mente al
Creador. Un padre de familia que contempla a sus hijos jugar, esforzarse o incluso dormir
acaso no experimenta en su interior una llamada a ser un mejor signo del amor de Dios Padre
para ellos. Una madre de familia que cuida con atencion y delicadeza a pesar de su trabajo
de esos detalles que a muchos se les pasan por alto y que hacen sentir tan bien a los suyos
acaso ¢no transmitird con este gesto de una mirada que no se le escapa nada la buena
providencia entrafiable de Dios? Que hay del recurso a lecturas sanas, la contemplacién de
las buenas y bellas artes, una pelicula que transmita un buen mensaje, las imagenes de los
santos, recordemos los sentidos alimentan el almay la elevan hasta Dios. La mirada pura del
Corazon de Cristo nos interpela, cuando a aquel joven que anhelaba seguirle nos dice el
evangelista que “lo vid y lo amo” (Mc 10, 21) Esa es la mirada que precede la palabra, esa
mirada que contempla los mas intimo del corazon del hombre, esa mirada llena de
misericordia, es la mirada hacia la que nuestro sentido de la vista esta llamada una mirada de

amor.

-78 -



El oido y la lengua: se reinen porque estan intimamente asociadas, proporcionando la lengua

el pasto principal a nuestros oidos. Menos noble y excelente que el de la vista, pero de
amplitud més vasta y universal, es el sentido del oido. Por el nos entra la fe: fides ex auditu
(Rm 10, 17) y por el oido, asociado a la palabra humana, adquirimos, pues mas noticias que
por cualquier otro sentido. Importa mucho, pues, someterle enteramente al control de la razon
iluminada por la fe “Si alguno no peca de palabra, es varon perfecto” dice el apdstol Santiago
3.2)

Hemos de evitar:

-Conversaciones malas: cuando se dicen o escuchan voluntariamente y con agrado cosas que

ofenden gravemente a la pureza, la caridad, la justicia o cualquier otra virtud cristiana.

-Conversaciones frivolas: son las que, sin constituir pecado grave por su objeto o intencion,
no estan justificadas ni por la necesidad ni por la utilidad propia o ajena. Entre ellas se cuenta
todo el capitulo de las palabras ociosas, de las que dice Nuestro Sefior que tendremos que dar
cuenta en el dia del juicio (Mt 12, 36)

“Del gozo de oir cosas inutiles derechamente nace distraccién de la imaginacion, patleria, envidia,
juicios inciertos y variedad de pensamientos y de estos otros muchos y perniciosos dafios” (san
Juan de la Cruz, Subida al monte Carmelo 111, 25, 3)

Hemos de fomentar:

-Las conversaciones Utiles: todo lo que, siendo en si mismo perfectamente honesto y sin
perjuicio para nadie, pueda contribuir al provecho espiritual o material del préjimo o de

nosotros mismos es licito, conveniente y aconsejable.

-Las conversaciones santas: son las que tienen por finalidad inmediata el aprovechamiento
espiritual propio y ajeno. Nada hay que conforte tanto a un alma y la empuje hacia la virtud

COMO una santa conversacion con personas animadas de un sincero deseo de santificarse.

Para lograr esto conviene practicar la mortificacion positiva de estos sentidos: abstenerse a
veces de oir alguna melodia, conversacion etc. gratos al oido. Guardar silencio riguroso
algunos ratos al dia. Renunciar a noticias o curiosidades innecesarias cuando buenamente y
sin llamar la atencién puedan evitarse. Estos ejercicios también deben ser enriquecidos con

la escucha de musica y audios honestos, podcast edificantes, palabras sabias que nos inspiren

-79 -



el buen vivir, maxime si se tratase de la Sagrada Escritura o audiolibros que nos pudieran
acompariar en largos viajes. Pero nunca se insistira tanto en el silencio puesto que como dice
la Escritura el Sefior se manifesto al profeta en un “hilo silencio sonoro” lo que muchas veces
se ha traducido como una suave brisa. En una Homilia el Romano Pontifice nos ensefiaba
“la mision de Elias «sugiere tres cosas claras», dijo el Papa. «Para ir a buscar al Sefior, en
pie y saliendo de nosotros mismos, en camino», la primera cosa clara es precisamente estar
«en pie y en camino». El segundo punto es «tener el valor de esperar ese susurro, ese “hilo
de silencio sonoro”, cuando el Sefor habla al corazén y nos encontramosy. La tercera cosa
es la «misidny, la invitacion a volver sobre los propios pasos para seguir «adelante»” (Papa
Francisco, Viernes 10 de junio de 2016). Aprender a escuchar la voz de Dios particularmente
en el silencio es sumamente importante, es la gran escuela de Jesis que vemos en los
evangelios se retiraba de noche a orar, su Corazon ardiente de amor por el Padre le movia a
es0s momentos de intimidad, Tu a Tu, Corazén a Corazon, un dialogo en el que las palabras

parece que pesan y simplemente se ama.

El olfato: es el sentido menos peligroso y que menos guerra nos hace en orden a nuestra
santificacion, para trabajarlo habra que tener presente que hemos de aprender a) la tolerancia
de malos olores cuando la caridad o la conveniencia lo exijan sin manifestar al exterior la
menor repugnancia y si proferir jaméas una queja, b) la renuncia al lujo y moderando el uso

de perfumes que, aunque no constituyan pecado de suyo, pueden redundar en sensualidad.

“Del gozarse en los olores suaves le nace el asco de los pobres, que es contra la doctrina de
Cristo; enemistad a la servidumbre, poco rendimiento de corazén en las cosas humildes e
insensibilidad espiritual, por lo menos segun la proporcion de su apetito” (San Juan de la Cruz,
Subida al Monte Carmelo 111, 25, 4)

En este punto hay que recordar la mortificacién nos conviene sobre todo para ejercitarnos en
vistas a la caridad fraterna, JesUs se acerco a los leprosos sin reparos sin ascos, €s mas que
olor habra tenido aquel hombre que vemos que pasé mucho tiempo encadenado y entre las
tumbas poseido por un demonio, todo esto no lo privo de compadecerse de ellos. Por otra
parte el uso de perfumes para honrar al Sefior fue estimado por Jess como un gran gesto de
amor que tuvo una mujer que quebré un caro perfume de alabastro para ungir sus pies. Incluso
Jesus dijo que al momento de ayunar para que sélo nuestro Padre en lo secreto viera lo que
haciamos incluso nos perfumasemos para pasar inadvertidos ante los apreciaciones de

terceros, la regla clasica del “uso no el abuso” se impone, teniendo cuidado en cuales sean

-80 -



nuestras intenciones del corazon, ¢de donde viene? Y ¢a dénde me lleva? Para estar vigilante
a la tentacion de la sensualidad. Recordemos lo mas importante es que nuestras obras sean

perfumadas del buen olor de Cristo de modo que aquel que las vea pueda ver su rastro.

El gusto: se trata de moderar el ansia de comer y beber. Hemos de regularlo actuando por

contrarios respecto a las manifestaciones del vicio de la gula, esto es:

e No comiendo fuera de horario o necesidad

e No comiendo con demasiado ardor

e No buscando manjares exquisitos

¢ No buscando alimentos preparados con excesivo refinamiento

e No comiendo excesivamente

Otros remedios:

-No comer ni beber nunca sin haber rectificado la intencion (oracion antes de comer y accion

de gracias correspondiente)

-Evitar conversaciones sobre comidas y bebidas o prolongar excesivamente las sobremesas

con tal de seguir comiendo nuevos postres y bebiendo licores

-Ensayar la disminucion progresiva de alimentos hasta llegar al limite exacto de lo que

necesita nuestro organismo

-Evitar singularidad y distinciones en calidad o cantidad de la comida, sobre todo viviendo

en comunidad

-No quejarse de la comida, renunciar a ciertas satisfacciones licitas como agregar mas sal,
abstenerse voluntariamente de algln manjar que causa mayor gusto o servirse un poco mas
de aquello que causa disgusto, abstenerse de bebidas alcohdlicas o reducirla a su minima

expresion, etc.

“Del gozo en el sabor de los manjares, derechamente nace la gula y la embriaguez, ira, discordia
y falta de caridad con los préjimos y pobres, como tuvo con Lazaro aquel epulén, que comia
espléndidamente (Lc 16, 19). De ahi nace el destemple corporal, las enfermedades; nacen los
malos movimientos, porque crecen los incentivos de la lujuria. Criase derechamente gran torpeza
de espiritu y estragase el apetito de las cosas espirituales, de manera que no pueda gustar de ellas,
ni ain estar en ellas, ni tratar de ellas. Nace también de este gozo distraccién de los demas
sentidos y del corazén en descontento acerca de muchas cosas” (San Juan de la Cruz, Subida al
Monte Carmelo, 111, 25, 5)

-81-



Estas advertencias nos hacen estar muy atentos nuestro Sefior aconsejo el ayuno en el Sermoén
de la Montafia, incluso lo practico en el desierto durante 40 dias, la relacién ordenada con la
comida y la bebida nos ensefian a tener dominio sobre nuestro cuerpo, la gratificacion que se
experimenta al comer puede ser positiva porque nos ayuda a la conservacion de la vida, pero
no olvidemos que hemos de caer en la tentacion de la busqueda de gratificaciones por si
mismas, sino ordenarlas rectamente, de JesUs también vemos como en su amor generoso y
abierto a los demas comia con fariseos, con publicanos, en un banquete de bodas como en
Can4, es mas nos dejo el mas grande de los tesoros, la Santisima Eucaristia en el marco del
Banquete Pascual, la comida rectamente ordenada es ocasion para compartir la vida, la

amistad y el amor.

El tacto: es el sentido mas grosero, y en cierto modo, el mas peligroso de todos por su mayor
extension y por la vehemencia de algunas de sus manifestaciones. Hay dos modos principales

de mortificarlo:

-Privandole de lo que lo halagaria, como por ejemplo evitando buscar siempre la silla mas

comoda o la sabana mas suave.

-Practicando la mortificacion positiva del mismo sobretodo con el trabajo fisico y las
pequefias mortificaciones corporales ordinarias, hechas de pequefias renuncias practicadas

con asiduidad y perseverancia.

“Del gozo acerca del tacto en cosas suaves, muchos mas dafios y mas perniciosos nacen, y que
mas en breve trasvierten el sentido al espiritu y apagan su fuerza y vigor. De aqui nace el
abominable vicio de las molicies e incentivos para ella, segin la proporciéon de gozo de este
género. Criase la lujuria, hace el animo afeminado y timido y el sentido halagiiefio y melifluo y
dispuesto para pecar y hacer dano. Infunde vana alegria y gozo en el corazén, y cria soltura de
lengua y libertad de ojos, y a los demas sentidos embelesa y embota segtin la cantidad del apetito.
Empacha el juicio, sustentandole en insipiencia y necedad espiritual, y moralmente cria cobardia
e inconstancia y con tiniebla en el alma y flaqueza de corazén, hace temer ain donde no hay que
temer. Cria este gozo espiritu de confusioén algunas veces e insensibilidad acerca de la conciencia
y del espiritu, por cuanto debilita mucho la razén y la pone de suerte que ni sepa tomar buen
consejo ni darle, y queda incapaz para los bienes espirituales y morales, indtil como un vaso
quebrado” (San Juan de la Cruz, Subida al Monte Carmelo 111, 25, 6)

Esta advertencia no tiene que asustarnos pero si recordarnos las lecciones de vida que los
maestros de vida espiritual clasicamente nos transmiten para evitar que la comodidad o la
sensualidad hagan mella en nosotros, nunca las descartemos a priori como retrogradas,

sepamos ser como el padre de familia que sabe sacar tesoros de lo nuevo y de lo antiguo. Sin

-82-



embargo sabemos rectamente ordenado el tacto se dice que es el sentido que mejor comunica
el amor, no de casualidad Jesus siempre tocaba a los enfermos, lo vemos por ejemplo cuando
toma a la suegra de Pedro de la mano para curarle de la fiebre, o cuando resucita a la Nifia
que para El s6lo estaba dormida, es mas no tiene reparo en tocar a los leprosos, o tocar los
oidos y la lengua a un mudo, quizas mas tiernamente lo vemos cuando abraza a los nifio que
vienen hacia El e imponiéndole las manos les bendice. Los afectos del Corazon de Cristo
pasan por el tacto también y purifican nuestros corazones de las intenciones desviadas que
puedan haber para utilizarlos para el bien, sin embargo no hay que olvidar que siempre hay

que estar vigilantes porque el enemigo se encuentra siempre al acecho.

-83-



18. TRABAJANDO NUESTRA SENSIBILIDAD

La educacion de la imaginacion, de la memoria y de las emociones

Los sentidos internos:

En antropologia cristiana clasica se habla de los sentidos internos del hombre, el primero es
el “sentido comun” que unifica las imprensiones que recoge los sentidos externos (habiendo
trabajado como hemos dicho anteriormente este se ha trabajado también; luego se habla de
la “estimativa” que en los seres humanos es lo que equivale al “instinto” en los animales, la
distincion se realiza en virtud que nuestra capacidad de conocer el bien por seguir el mal por
evitar no se ve condicionado a producir reacciones ante los estimulos sino que al verse
elevado por nuestra razon intelectiva por la cual reflexionamos sobre los diferentes
acontecimientos que vivimos damos respuestas ante los problemas. En este campo al hablar

del intelecto agotaremos el modo de trabajar este punto.

Por lo que nos quedan dos sentido internos, la imaginacion y la memoria sensible (Seguimos

al P. Antonio Royo Marin en su Teologia de la Perfeccion Cristiana p. 358-359):

La imaginacion, es importante purificarla porque “Toda idea adquirida por el mecanismo

natural de nuestras facultades responde a una imagen previa que suministra la imaginacién
al entendimiento. Sin imagenes el entendimiento no puede naturalmente conocer” ... “Puesta
al servicio del bien, puede prestarnos servicios incalculables; pero nada hay que tanta guerra
nos pueda dar en el camino de la santificacibn como una imaginacion exaltada que haya
sacudido el yugo y control de la razén iluminada por la fe. Profundamente afectada por el
pecado original, obedece con dificultad al impulso de la razon y de la voluntad, que no ejercen
sobre ella un imperio despético como sobre los sentidos externos, sino solamente politico,

que falla muchas veces”
Medios para purificar la imaginacion

e Laguarda de los sentidos externos, ya que con ella le sustraemos la materia de la que
se alimenta

e La cuidadosa seleccion de lecturas, videos, imagenes, espectaculos, etc.

-84 -



e Combatir la ociosidad: la imaginacion nunca esta quieta si la sujetamos
proporcionandole una ocupacion buena y provechosa, ella misma se buscara materia
para desplegar su actividad. Y como estd mal inclinada y siente natural propensién a
todo lo que halaga a los bajos apetitos bien pronto nos pondra en trance de peligrosa
tentacion.

e Ofrecerle objetos buenos: lecturas espirituales, pintura, musica, etc.

e Acostumbrarse a proceder siempre con atencion a lo que se esta haciendo, vivir el
lema “haz lo que haces”

e No conceder demasiada importancia a sus distracciones e impresiones.

Jesus nos muestra que no hemos de ceder a la presiones de nuestra imaginaciones, vivir en
ellas no es mas que vivir de pura fantasia, como Buen Maestro, el Sefior nos ayuda a vivir en
la realidad, contemplando los signos de los tiempos, incluso cuando lo apresan el claramente
dice que publicamente a hablado, no se ha escondido, ¢qué crimenes le acusan?, incluso
Pilatos no hayaba en El causa de condena pero lo hace por complacer a sus captores, son los
enemigos del Sefior que inducidos por el padre de la mentira conspiran contra El y tienden
toda suerte de trampas. EI hombre sediento de poder vive de imaginaciones y atropella
realidades, pero la verdad al final siempre sale a la luz porque no hay nada escondido que no
llegue a saberse. Y sin embargo, el mas realista de todos como Jesus, sabe recurrir a la
imaginacion, de qué otro modo entender las parabolas y los signos que realiza, todos ellos
destacan el gran arte del Divino Maestro que conociendo bien a su criatura le presenta estos
medios de conocimiento tan aptos a los mas sencillos que quedo tan grabado en la mente de

sus contemporaneos que aun les recordamos hoy.

La memoria sensitiva: es decir aquella que tiene por objeto Unicamente lo sensible, particular
y concreto, en ella almacenamos nuestros recuerdos que evocan las emociones. Es

sumamente importante purificarla teniendo en cuenta que hay que:

e Eliminar los recuerdos pecaminosos

e Combatir los recuerdos inutiles

e Olvidar por completo las injurias o desprecios recibidos
e Recordar los beneficios recibidos de Dios

e Recordar los motivos de la esperanza cristiana

-85-



Sobre este dltimo punto veamos lo que nos dice el P. Reginald Garrigou Lagrange:

“El olvido de Dios hace que nuestra memoria esté como sumergida en el tiempo, del que no ve
la relacién que tiene con la eternidad, con los beneficios y las promesas de Dios. Esta falta inclina
a nuestra memoria a contemplar las cosas horizontalmente en la linea del tiempo que va huyendo,
y del cual sélo es real el momento presente, entre lo pasado, que ya ha desaparecido, y lo futuro,
que todavia no ha llegado. El olvido de Dios nos impide ver que aun el momento presente se
halla en la linea vertical que lo une al Gnico instante de la inmoble eternidad y que hay una manera
divina de vivir ese presente momento, para que por los méritos pertenezca a la eternidad.
Mientras que el olvido de Dios no nos levanta de la trivial y plana vista de las cosas en la linea
del tiempo que pasa, la contemplacién de Dios es como la vision vertical de las cosas, que no
duran y del lazo que las une con Dios que no pasa jamads. Vivir como sumergidos en el tiempo
es olvidar su valor, es decir, su relaciéon con la eternidad. ¢Cudl serd la virtud capaz de sanar este
grave defecto del olvido de Dios? San Juan de la Cruz responde: ‘la memoria que olvida a Dios
ha de ser curada por la esperanza de la bienaventuranza eterna, del mismo modo que la
inteligencia tiene que setrlo por el progreso de la fe, y la voluntad, por el aumento de la
caridad’...Somos viajeros, y olvidamos que estamos de viaje. Cuando vamos en un tren y vemos
que algunos viajeros descienden en una estacion, nos hace recordar que pronto tendremos que
descender también; de la misma manera, en nuestro viaje a la eternidad, cuando alguien baja, es
decir, cuando uno muere, nos hace recordar que también nosotros hemos de morir y que estamos
en viaje a la eternidad” (Las tres edades de la vida interior, 11, §)

Jesus, Hijo amado del Padre, no escatima en recordar la importancia de la memoria para vivir
en la voluntad de Dios, cuando le preguntan ¢;cual es el mandamiento mas importante? Que
es lo que responde “Escucha Israel, amarés al Sefior tu Dios con todo el corazon, con toda tu
almay con todas tus fuerzas y a tu prdjimo como a ti mismo” en estas breves palabras vemos
tiene tanta importancia la memoria, puesto que el recuerdo de Dios y sus obras es una
constante de la Sagrada Escritura, contemplar las misericordias que Dios hizo con nosotros
y nuestros antepasados nos lleva a renovar nuestra esperanza en El. Méas aun Jes(s nos
prometio la asistencia del Divino Espiritu para recordar todo lo que El nos habia ensefiado.
¢Para que llenar nuestra memoria de cosas que no le aprovechan? ¢acaso la memoria de uno

gue ama no se encuentra constantemente recordando a su Amado?

Las pasiones

En terminologia clasica por pasiones se entiende todo el mundo emocional del hombre y en
este sentido el Corazon de Jesus al ser simbolo de su amor que es no sélo Divino sino también
Humano implica un mundo emocional como nos dan testimonio los evangelios,

particularmente san Marcos.

-86 -



Hemos de considerar como proceden nuestra emociones (Seguimos al P. Antonio Royo Marin

0.p., Teologia de la Perfeccion Cristiana pp.369-371):

1)

2)

3)

“Toda idea tiende a producir el acto correspondiente: este principio es
particularmente verdadero si esa idea o0 sentimiento va acompafiado de emociones
fuertes y vivas representaciones. De este principio se deprende, como norma de

conducta, la necesidad de fomentar en si ideas conformes a las acciones que se quiere

realizar y eivtar cuidadosamente las que se refieren a acciones gue se quieren evitar.

De esa manera se gobiernas los actos por medio de las ideas”
“Todo acto suscita el sentimiento del cual es expresion normal: la regla de conducta

que se desprende de aqui es que para adquirir el sentimiento que se desea- 0 sea para

intensificar la pasion que queremos fomentar-es preciso obrar como si se tuviera ya.
De esta forma se gobiernan los sentimientos por medio de los actos”

“La pasion acrecienta las fuerzas psicoldgicas del hombre hasta elevarlas a su mayor

intensidad vy las utiliza para conseguir lo que pretende: de donde se deduce la

necesidad de procurarse una pasién muy bien escogida para llevar al maximo
rendimiento nuestras energias psicolégicas. De esta manera, por medio de los

sentimientos se gobiernan las ideas y los actos”

Hemos de estar atentos, no se trata de reprimir las emociones sino de direccionarlas en su

justo cauce, decimos hay que educarlas, si s6lo reprimimos tarde o temprano todo estalla, el

mundo emocional ha sido querido por Dios para la humanidad pero a causa de la herida del

pecado original tienden a vivirse desordenadamente, por ello sabiendo el gran impetu que

traen hemos de huir las ocasiones peligrosas de una pasion desordenada, porque todo nuevo

acto que secunde la pasion la refuerza, pero sobre todo hay que orientarlas hacia el bien, es

decir, ordenarlas:

“1° el amor hay que encauzarlo: a) en el orden natural: a la familia, las amistades
buenas, la ciencia, el arte, la patria; b) en el orden sobrenatural: a Dios, a Jesucristo,

a Maria, a los angeles y santos, a la Iglesia, etc.

2° El odio hay que orientarlo hacia el pecado, los enemigos del alma (mundo,
demonio y carne) y todo aquello que pueda rebajarnos y envilecernos en el orden

natural o sobrenatural

-87-



3° El deseo hay que transformarlo en legitima ambicion: natural, de ser provechoso a
la familia y a la patria; y sobrenatural, de alcanzar a toda cosa la perfeccion y la

santidad.

4° La fuga o aversion tiene su objeto mas noble en la huida de las ocasiones
peligrosas, en evitar cuidadosamente todo aquello que pueda comprometer nuestra

salvacién o santificacion

5° El gozo hemos de hacerlo recaer en el cumplimiento perfecto de la voluntad de
Dios sobre nosotros, en el triunfo de la causa del bien en el mundo entero, en la dicha

de sentirse, por la gracia santificante, hijo de Dios y miembro vivo de Jesucristo. ...

6° Latristeza y el dolor hallan su expresion adecuada en la contemplacion de la pasion
de Jesucristo, de los dolores de Maria, en los sufrimientos y persecuciones de que es
victima la Iglesia o los mejores de sus hijos, del triunfo del mal y la inmoralidad en

el mundo...

7° La esperanza ha de alimentarse en la soberana perspectiva de la felicidad
inenarrable que nos aguarda en la vida eterna, en la confianza omnimoda en la ayuda
de Dios durante el destierro, en la seguridad de la proteccion de Maria ‘ahoray en la

hora de nuestra muerte’.

8° La desesperacion hay que transformarla en una discreta desconfianza en nosotros
mismos, fundada en nuestros pecados y en la debilidad de nuestras fuerzas, pero
plenamente contrarrestada por una confianza omnimoda en el amor y misericordia de

Dios y en la ayuda de su divina gracia.

9° la audacia ha de convertirse en animosa intrepidez y valentia para afrontar y
superar los obstaculos y dificultades que se interpongan ante el cumplimiento de
nuestro deber y en el proceso de nuestra santificacion, recordando que ‘el reino de los

cielos padece violencia, y solamente los que se la hacen a si mismos lo arrebatan’ (Mt
11, 12)

10° El temor ha de recaer en la posibilidad del pecado, Unico verdadero mal que puede

sobrevenirnos, y en la pérdida temporal o eterna de Dios, que seria su consecuencia,;

-88 -



pero no de manera que nos lleve al abatimiento, sino como acicate y estimulo para

morir antes que pecar.

11° La ira, en fin, hay que transformarla en santa indignacion que nos arme

fuertemente contra el mal”

Una palabra del Papa sobre el mundo emocional nos ilustrard mas acerca de este tema (las
negritas son nuestras):

El mundo de las emociones — Exhortacidén Apostolica Amoris Laetitia n.143-146

“Deseos, sentimientos, emociones, eso que los clasicos llamaban «pasiones», tienen un lugar
importante en el matrimonio. Se producen cuando «otro» se hace presente y se manifiesta en la
propia vida. Es propio de todo ser viviente tender hacia otra cosa, y esta tendencia tiene siempre
seflales afectivas basicas: el placer o el dolor, la alegria o la pena, la ternura o el temor. Son el
presupuesto de la actividad psicolégica mas elemental. El ser humano es un viviente de esta tierra,
y todo lo que hace y busca esta cargado de pasiones.

Jesus, como verdadero hombre, vivia las cosas con una carga de emotividad. Por eso le
dolia el rechazo de Jerusalén (cf. Mt23,37), y esta situacion le arrancaba lagrimas (cf. Lc 19,41).
También se compadecia ante el sufrimiento de la gente (cf. Mc6,34). Viendo llorar a los demas,
se conmovia y se turbaba (cf. Jn 11,33), y él mismo lloraba la muerte de un amigo (cf. Jn11,35).
Estas manifestaciones de su sensibilidad mostraban hasta qué punto su corazén humano
estaba abierto a los demas.

Experimentar una emocién no es algo moralmente bueno ni malo en s{ mismo. Comenzar a
sentir deseo o rechazo no es pecaminoso ni reprochable. Lo que es bueno o malo es el acto que
uno realice movido o acompafiado por una pasién. Pero si los sentimientos son promovidos,
buscados y, a causa de ellos, cometemos malas acciones, el mal esta en la decisién de alimentatlos
y en los actos malos que se sigan. En la misma linea, sentir gusto por alguien no significa de por
si que sea un bien. Si con ese gusto yo busco que esa persona se convierta en mi esclava, el
sentimiento estard al servicio de mi egoismo. Creer que somos buenos s6lo porque «sentimos
cosas» es un tremendo engafio. Hay personas que se sienten capaces de un gran amor sélo porque
tienen una gran necesidad de afecto, pero no saben luchar por la felicidad de los demids y viven
encerrados en sus propios deseos. En ese caso, los sentimientos distraen de los grandes valores
y ocultan un egocentrismo que no hace posible cultivar una vida sana y feliz en familia.

Por otra parte, si una pasion acompafia al acto libre, puede manifestar la profundidad de
esa opcion. El amor matrimonial lleva a procurar que toda la vida emotiva se convierta en un
bien para la familia y esté al servicio de la vida en comun. La madurez llega a una familia cuando
la vida emotiva de sus miembros se transforma en una sensibilidad que no domina ni oscurece
las grandes opciones y los valores sino que sigue a su libertad, brota de ella, la enriquece, la
embellece y la hace mds armoniosa para bien de todos.”

-89 -



19. EL AMOR ES MAS QUE UN SENTIMIENTO

Purificacion del entendimiento y la voluntad

Hasta aqui hemos tratado lo que se conoce por algunos autores como “la parte inferior del
alma” expresion con la que designan toda la esfera relativa a la sensibilidad en si, ahora
procederemos lo que llaman “la parte superior” con lo que denotan el entendimiento y la

voluntad.

El entendimiento

En Cristo, claro que hubo un entendimiento humano, perfectisimo dada la ausencia de pecado
en El y elevadisimo por su unién a su naturaleza Divina, El nos muestra el ideal de lo que
nuestro entendimiento iluminado por la fe que el Espiritu Santo nos da debe de llegar a vivir
y es el conocimiento del bien y la verdad, pero para esto hace falta que nosotros aprendamos
también a evitar cierto escollos (Seguimos al Padre A. Royo Marin o.p. en su Teologia de la

Perfeccion Cristiana, pp. 373-389)

Los pensamientos inutiles: “con frecuencia ocupamos nuestro espiritu con una multitud de

pensamiento inutiles, que nos hacen perder un tiempo preciosos y desvian nuestra atencion
hacia lo caduco y perecedero con descuido y menoscabo de los grandes intereses de nuestra

alma en orden a su propia santificacion”

Ignorancia: “es preciso combatir la ignorancia sobre todo en materia de religion y
espiritualidad. Ciertamente que -rectificando la intencion- podemos y debemos estudiar
también las ciencias humanas, sobre todo las que se refieren a la propia profesion y deberes
del propio estado. Seria un absurdo inverosimil dedicar todos nuestros afanes a la ciencia
humana y perecedera, que ha de acabar muy en breve (1 Co 13, 8) y descuidar la ciencia

suprema de nuestros intereses eternos”

Vana Curiosidad: “En directa oposicion a la virtud de la estudiosidad, de la que es su vicio
contrario, esta la curiosidad o deseo inmoderado de saber lo que no nos interesa o puede

sernos perjudicial”

La precipitacion en el juzgar: “es preciso acostumbrarse a proceder siempre con calma y

reflexivamente, evitando la ligereza y precipitacion en nuestros juicios y la inconstancia y

-90 -



volubilidad en nuestra manera de pensar, que tiene su fundamento en la falta de firmeza en

nuestro espiritu de los principio o normas de accion”

El apeqo al propio juicio.

Al contrario hemos de fortalecer nuestro entendimiento cultivando la ciencia, sobre todo en
materia de fe, participando de formaciones, enriqueciéndonos con la lectura de la vida y obras
de santos, participando en diferentes iniciativas que nos ayuden no solo a hacer crecer en
cultura sino en vida cristiana mas aun cuando los tiempos arrecian, no vivimos para responder
preguntas, pero no podemos pasar evitandolas todo el tiempo, hemos de dar raz6n de nuestra
esperanza, para esto no basta con conocer de mero seso sino también hacer experiencia orante

de aquello que vamos aprendiendo.
La voluntad

Jesus también vivio una voluntad humana, la cual fue transformada y elevada por la voluntad
Divina igual que deciamos para el caso del entendimiento, pero esta perfeccion en Jesus se
manifesto en tanta grandeza que su voluntad humana siempre estuvo en concordancia con su
voluntad Divina, alin en la agonia del Getsemani que se prolongé hasta la Cruz, El siempre

busco hacer la voluntad del Padre.

Para nosotros pues se trata de poner todo nuestro querer en Dios y desapegarlo de las criaturas
en cuanto que ellas no colman nuestro anhelo de la bienaventuranza eterna, no se trata de
“aniquilar las tendencias naturales de nuestra voluntad sustrayéndolas su objeto y dejandolas
suspendidas en la nada, sino orientarlas hacia Dios, hacer de Dios el objeto unico de ellas,
reduciendo asi sus fuerzas a la unidad” podriamos parafrasear la maxima del “tanto cuanto”
de san Ignacio de Loyola diciendo, la cosas he de quererlas tanto cuanto me acercan a Dios
y de rechazarlas tanto cuanto me alejan de EIl. A esto hay que aunar el desprendimiento de
nuestro propio yo de toda actitud egoista, existen personas que al final se buscan a si mismas
en todo, incluso en las cosas mas santas, si buscamos unirnos a Dios es preciso el examen
continuo de si buscando rectificar la intencion de modo que la Gnica voluntad que aspiremos

cumplir es la de Dios, s6lo entonces la nuestra encontrara toda su libertad y su pureza.

-91 -



20.UNA MEDICINA DEL CORAZON DE JESUS

La virtud de la penitencia cristiana

Ante esta primera seccién en la que vamos viendo la dinamica de purificacion del corazén
del hombre, podria parecernos un poco paradojico el hecho de que el Corazon de Jesus se me
presenta con tanta dulzura, ternura y bondad mientras que a la vez volverme a El implica un
combate ciertamente desafiante, largo y sin tregua. A simple vista si, pero recordemos no
entramos en camino de conversion para ser amados, sino porque somos amados, y el alma
gue anda en amor dice san Juan de la Cruz “ni cansa, ni se cansa” es decir viviendo una vida
de oracion, piedad y recogimiento, estos combates son cada uno de ellos un signo de amor a
Cristo, y como los antiguos israelitas también nosotros sabemos que no vencemos por
nuestras fuerzas sino por la accion de Dios en nosotros, entonces ¢qué temeremos? ES méas
hemos de considerar la mortificacion como un elemento propio de nuestro ser cristiano que

manifiesta una virtud medicinal de la que a muchos no les gusta hablar: la penitencia.
«Por tanto, si habéis resucitado con Cristo, buscad los bienes de alld arriba, donde Cristo esta
sentado a la derecha de Dios; aspirad a los bienes de arriba, no a los de la tierra. Porque habéis
muerto; y vuestra vida esta con Cristo escondida en Dios. Cuando aparezca Cristo, vida vuestra,
entonces también vosotros apareceréis gloriosos, juntamente con él. En consecuencia, dad

muerte a todo lo terreno que hay en vosotros: la fornicacion, la impureza, la pasion, la codicia y
la avaricia, que es una idolatria.» Col 3, 5

En clave cristiana la penitencia no es simplemente un castigo, sino que es ante todo una
virtud, un ejercicio medicinal por el cual somos sanados de las heridas que el pecado deja en
el coraz6n. Un maestro de vida espiritual nos ensefia que se trata de un “habito sobrenatural
por el que nos dolemos de los pecados pasados con intencion de removerlos del alma”
(Teologia de la perfeccion cristiana p.451) se trata de un habito sobrenatural ya que movidos
por la fe al cometer un pecado descubrimos que faltamos al amor infinito con que Dios nos
ama por lo que luego de haber pedido perdon por las acciones malas que hemos cometido
buscamos satisfacer, corregir, enmendar y reparar el dafio que se ha causado. No es

99 ¢

simplemente quejarse o lamentarse por el “si no hubiera hecho esto” “si no hubiera dicho

29 ¢¢

esto” “sino hubiera pensado esto”, es mas que eso, santo Tomas de Aquino diria “Dolerse
del pasado con la intencidn de que el pasado no haya existido es una tonteria. Pero no es esto
lo que pretende el penitente, sino que su dolor es desagrado y reprobacion de lo ocurrido en
el pasado con la intencion de eliminar las consecuencias, o sea, la ofensa de Dios y el débito

de la pena. Y esto no es una tonteria.” (Suma Teologica, 111, g. 85, a.1 sed contra 3)

-92-



Asi la penitencia es una virtud que en nuestro itinerario de santidad nos dispone a vivir la
conversion como una actitud permanente y renovada, puesto que lleva implicito un propdsito
de enmienda, satisfaciendo a la justicia que se ha quebrantado, tiene un sélido fundamento
por su relacion con las virtudes teologales, las cuales nos llevan a conocer como Dios conoce
(la fe), a esperar a Dios como nuestra felicidad suprema (la esperanza) y amar como Dios
ama en el corazon de Jesus (la caridad), ya lo diria el Doctor Angélico “la penitencia incluye:
la fe en la pasion de Cristo, por la cual somos justificados de nuestros pecados; la esperanza
del perddn, y el odio de los vicios, lo cual pertenece a la caridad.” (Suma Teol6gica, Ill, g.
85, a.3 sed contra 4)

El cristiano que vive habitualmente esta virtud se dice vive un espiritu de penitencia, pues
adquiere un sentimiento de contricion que le lleva de continuo no sélo al dolor el mal
cometido sino al arrepentimiento necesario por las faltas en las que se ve caer, es el hombre
que no hace las paces con el pecado pero no deja que el pecado le quite la paz porque con
sus actos de penitencias como puede ser una jaculatoria “Sefior, ten piedad” o como puede
ser un ligero y disimulado golpe de pecho, lo que hace es volver la mirada a la misericordia
infinita de Dios Padre, que como diria un anciano confesor “nos perdona todo, nos perdona

a todos y nos perdona siempre”.

Los antiguos monjes, llamaban a este espiritu de penitencia “compuncion” palabra que viene
del latin compungere que denota la idea de hacer agujeros con un punzon, el dolor de los
pecados y las practicas penitenciales eran un abrir el corazén de modo que todo lo que malo
que lo infectaba salga, y sea purificado por la gracia de Cristo. EI monje que llora su pecado
lo hace en vistas a la sanacion de su alma, ciertamente se trata de un tomar consciencia de lo
que es el pecado para la vida espiritual el cristiano, pero se va mas alla, porque de otro modo
se quedaria en un simple conocer, el monje buscaba hacer corresponder sus afectos frente al
conocimiento que era dado por la fe, de modo que al reconocerse como un hijo que ha fallado
a su Padre amoroso, entra en el dolor que implica el acto de voluntad necesario para desasir,
desapegar, soltar, liberar su alma de aquellos afectos desordenados a los que se habia
acostumbrado pero que simplemente le habia invadido como una infeccién a una herida en
el cuerpo, estaba hinchada, parece grande, pero simplemente esta lleno de algo malo, abrir la

herida para curar dolera un momento, pero al final se recuperara la salud.

-03-



Asi la compuncion del corazon o lo que es lo mismo, el espiritu de penitencia implica
involucrar nuestra dimension intelectual, afectiva, volitiva y fisica, en una palabra, todo
nuestro ser de modo que podamos gozar de la vida verdadera que se nos da en virtud de la

gracia de Dios.

Cuenta uno de los Apotegmas de los Padres del desierto que “Sinclética, de santa memoria,
dijo: “A los pecadores que se convierten les esperan primero trabajos y un duro combate y
luego una inefable alegria. Es lo mismo que ocurre a los que quieren encender fuego, primero
se llenan de humo y por las molestias del mismo lloran, y asi consiguen lo que quieren.
Porque esta escrito: Yahvé tu Dios es fuego devorador (Dt 4, 24). También nosotros con

lagrimas y trabajos debemos encender el fuego divino”

San Juan Pablo 11, nos recuerda los diferentes matices que tiene la penitencia en la vida del

cristiano:

«Si la relacionamos con metéanoia (conversion), al que se refieren los sindpticos, entonces
penitencia significa el cambio profundo de corazon bajo el influjo de la Palabra de Dios y en
la perspectiva del Reino. Pero penitencia quiere también decir cambiar la vida en coherencia
con el cambio de corazdn, y en este sentido el hacer penitencia se completa con el de dar
frutos dignos de penitencia; toda la existencia se hace penitencia orientdndose a un continuo
caminar hacia lo mejor. Sin embargo, hacer penitencia es algo auténtico y eficaz sélo si se
traduce en actos y gestos de penitencia. En este sentido, penitencia significa, en el
vocabulario cristiano teolégico y espiritual, la ascesis, es decir, el esfuerzo concreto y
cotidiano del hombre, sostenido por la gracia de Dios, para perder la propia vida por Cristo
como Unico modo de ganarla; para despojarse del hombre viejo y revestirse del nuevo; para
superar en si mismo lo que es carnal, a fin de que prevalezca lo que es espiritual; para elevarse
continuamente de las cosas de abajo a las de arriba donde esta Cristo. La penitencia es, por
tanto, la conversion que pasa del corazén a las obras y, consiguientemente, a la vida entera

del cristiano.

-94 -



En cada uno de estos significados penitencia esta estrechamente unida a reconciliacion,
puesto que reconciliarse con Dios, consigo mismo y con los demas presupone superar la
ruptura radical que es el pecado, lo cual se realiza solamente a través de la transformacion
interior o conversién que fructifica en la vida mediante los actos de penitencia.» (San Juan

Pablo I1, Reconciliacion y Penitencia, n.4)

Precioso tesoro que encontramos detras de esta virtud que nos lleva a purificar nuestro
corazon para entrar en la amistad con Dios, y asi en esa intimidad con el Corazon de Jesus,
sin ataduras del pasado, sino que cada vez mas libres por su gracia, configurandonos cada
vez mas con Cristo, unidos a su pasion y muerte también entramos a gozar de la gloria de la
resurreccion. Lo beneficios que nos vienen de vivir intensamente esta virtud son abundantes,
reproducimos algunos de los que reporta el padre Antonio Royo Marin o.p. en su obra clésica

La espiritualidad de los seglares (p.212-213):

1. Evita la tibieza y nos mantiene en la humildad y generosidad. La compuncién y la
tibieza no pueden coexistir en el alma.

2. Es fuente y origen de una viva caridad para con Dios y para con el préjimo:

a. Con Dios: por cuanto la contricion perfecta habitual es uno de los actos mas
puros y delicados que impera el amor sobrenatural, y, al borrar nuestras
culpas, nos hace mas gratos a Dios.

b. Con el pr6jimo: nos hace indulgentes y misericordiosos en nuestros juicios y
conducta respecto a los demas. Quien se conoce bien a si mismo, no desprecia
a sus hermanos.

3. Es un baluarte seguro contra las tentaciones. El velar de continuo sobre la propia
conducta, la oracion perseverante, el espiritu de humildad, la aversion al pecado y la
busqueda sincera amorosa de Dios son las armas que da el espiritu de compuncién, y
hace que la tentacidn encuentre siempre al alma armada y alerta en una disposicion

totalmente contraria a la aceptacion del pecado.

-95-



Ciertamente la penitencia nos lleva a purificar el corazén de las huellas que pudo haber
dejado el pecado y nos previene de caer nuevamente en el error, sin embargo, hemos de tener
presenta una cosa, llorar nuestros pecados debe también llevarnos a purificar nuestra mirada
sobre nuestra historia personal. A menudo sucede que personas que han entrado en un camino
de conversion, luego de haber vivido alejados de Dios terminan por entrar en grandes
sufrimientos y ansiedades porque no quisieran haber hecho lo que hicieron, viven pensando
en el “si hubiera” o “si no hubiera” y ya vimos que santo Tomas de Aquino, aquel que gozaba
de una gracia particular de inteligencia y sabiduria para profundizar en los misterios de Dios,

el hombre y el mundo desde la fe, llamaba a eso “tonterias”.

Y es que, en el fondo, el pasado ya fue, no se puede dar vuelta atras y por estar mirando las
miserias del ayer, se pierden de vistas las gracias que Dios otorga hoy, y las promesas que
nos ha hecho para el futuro. Una méaxima de vida espiritual que deberiamos asociar a la
practica de la penitencia es: “Al pasado so6lo hay que volver la mirada para contemplar las
misericordias del Sefior”. Es un cambio de perspectiva, porque entonces ya no quedaré
entrampado en la tristeza del pasado sino que daré el salto para el gozo de la caridad que me
abri6 la misericordia de Dios para vivir desde ya con alegria la vida nueva que nos dio en
Cristo, hemos de comenzar a ver nuestra vida desde el Corazon de Jesus, sélo desde ahi,
desde esa hoguera ardiente de caridad infinita, desde la luz incandescente que disipa toda
tiniebla, desde el calor que mana de su entrafiable bondad, sélo desde ahi es que se puede
percibir la vida como una verdadera historia de salvacion, historia de amor, una historia que

une los corazones de Cristo y de los hombres.

-96 -



21.SUBIENDO LA ESCALERA DEL AMOR

Virtudes, dones, frutos y bienaventuranzas

Pero dijimos en un momento que esto es sélo lo que nosotros podemos hacer, y esto es lo
menos, porque lo méas lo hace el Espiritu Santo, por un lado moviéndonos a que queramos
esto y esto solo es posible a través de una vida virtuosa, si porque son las virtudes: fe,
esperanza, caridad, justicia, templanza, fortaleza y prudencia las que daran el tono a toda esta
lucha, nos parece que es un deconstruir pero todo es mas bien un edificar en el Corazén de
Jesus, abismo de toda virtud, si repasamos las paginas veremos como en todo este proceso
estas virtudes estan presentes en todo este ensamblaje. Por otro lado el Divino Espiritu
también ira purificando pasivamente aquello que esta mas alla de nuestras fuerzas, hasta que

vivamos movidos por sus dones sagrados encendidos en la [lama de su amor.

¢Como ocurre todo este movimiento entre las virtudes, dones, potencias del alma, etc? Pues
bien, esto es lo que se conoce como el Organismo de Vida Sobrenatural del cristiano de lo

cual presentamos una breve explicacion:

Sabemos que los seres humanos hemos sido creados por Dios segln nos dice la Biblia, y nos
creod para que fuésemos cuerpo y alma. Por un lado el cuerpo es una realidad material y lo
podemaos percibir a través de los sentidos de la vista, el gusto, el tacto, el olfato y el oido; por
otro lado el alma es una realidad espiritual, no la vemos ni tocamos ni escuchamos con
nuestros oidos sin embargo podemos saber que esta ahi porque obra a través de nuestro
entendimiento y nuestra voluntad. Un animalito por ejemplo, actia movido por su instinto,
tiene hambre, busca comida, se siente en peligro, busca refugio, est cansado, se duerme,
pero no puede reflexionar acerca de estas cosas. Mientras que el hombre sabe que tiene
hambre, y puede decidir comer en un momento determinado u otro; se siente en peligro, sabe
reflexionar acerca del peligro y puede elegir si enfrentarlo o no segun lo crea necesario; ¢esta
cansado? Pues puede reflexionar acerca del porqué esta cansado y decidir si seguir trabajando
0 no. Asi por el intelecto podriamos decir que el hombre sabe que sabe, el intelecto se
manifiesta en nuestra capacidad de conocer. Y por la voluntad el hombre es capaz de

decidirse por una cosa u otra, manifiesta nuestra capacidad de eleccion.

-97 -



Ahora bien a causa del pecado el hombre muchas veces conoce mal o elige mal, por ello es
necesario entrar en el combate espiritual y purificar nuestro modo de conocer y de elegir, de
modo que siempre conozcamos la verdad y siempre elijamos el bien ;Cémo hacerlo? A través

de una vida virtuosa.

La Iglesia nos ensefia que existen ciertas virtudes que se Illaman morales y que su una
disposicion firme y estable hacia el bien, esas dependen de nosotros el suscitarlas y hacer que
crezcan; también nos ensefia que existen otras virtudes llamadas “teologales” y que, si bien
son también disposiciones firmes y estables, estas nos fueron dadas por la gracia de Dios el
dia de nuestro Bautismo, fueron un regalo de El, aunque a nosotros nos toca ponerlas a
trabajar. El hombre virtuoso se dispone a recibir un impulso especial de los dones del Espiritu
Santo, el Sefior nos los dio el dia de nuestro Bautismo, los llevd a plenitud en la
Confirmacion, pero espera que nosotros dispongamos nuestra vida a través de la practica de
las virtudes para que ellos comiencen a activarse plenamente, hasta que lleguen a manifestar
en nosotros una vida segun las bienaventuranzas y que produce los frutos del Espiritu Santo.
Esta relacion entre virtudes, dones, bienaventuranzas y frutos del Espiritu podriamos
entenderla con el ejemplo de una aplicacion de un juego de video en un teléfono, se bajo del
Internet, y se guardo en el teléfono, pero hay que instalarla y luego presionar sobre su icono
para que cargue y podamos ejecutarlo, luego conforme se progresa en el juego se hacen
disponibles nuevos niveles a los que pasar y que al inicio permanecia cerrados, un ejemplo

limitado pero que da una idea.
Las virtudes morales se pueden resumir en las llamadas virtudes cardinales:

Prudencia: es una virtud que actua sobre nuestro intelecto para que este pueda gobernar de
manera ordenada nuestras acciones particulares, es hacer la cosa justa en el momento justo,
se opone al vicio de la imprudencia que nos lleva a actuar en modo precipitoso e irreflexivo,
a la negligencia que es la falta de prontitud para hacer algo que debe ser hecho, la irresolucion
que se manifiesta en aquel que constantemente cambia de decision; o la astucia del que
buscando un fin bueno o malo, lo hace por vias falsas o aparentes. La prudencia se trabaja
acostumbrandonos a reflexionar antes de actuar, perseverando en los buenos propdsitos y
actuando con sencillez. El don del Espiritu Santo que la potencia para llevarla a su plenitud

es el don de consejo, por el cual se recibe un auxilio especial del Espiritu para juzgar

-08 -



rectamente aquello que méas agrada a Dios y ponernos en camino hacia El. Le corresponde la
bienaventuranza que dice “bienaventurados los misericordiosos porque obtendran
misericordia”, en cuanto que el don de consejo recae sobre las cosas Utiles 0 convenientes a

nuestro fin, y nada tan atil como la misericordia. Fruto: la bondad y benignidad.

La justicia, es una disposicion firme y estable que inclina nuestra voluntad a dar a cada uno
aquello que es suyo, pone en orden todas las cosas y trae consigo la paz y el bienestar. Para
practicarla podemos hacerlo en primer lugar evitando su vicio contrario, la injusticia,
evitando contraer deudas que no se pueden pagar, y pagando aquellas que ya se adquirieron,
tratando las cosas de los demas con mas atencion incluso que las propias, teniendo cuidado
de no dafar el buen nombre o la fama del projimo y evitando los favoritismos, de modo
especial nos lleva a dar a Dios lo que se le debe a través de la virtud de la religion, que nos
mueve a la devocion, a la oracion, al sacrificio y a la adoracion. Es potenciada por el don de
piedad, con el cual el Espiritu Santo, nos inspira un afecto filial hacia Dios considerado como
Padre y un sentimiento de fraternidad universal para con todos los hombres en cuanto que
son hermanos nuestros e hijos del mismo Padre, que esta en los cielos. Frutos: bondad,
benignidad y mansedumbre. Su bienaventuranza dice “Bienaventurados los que tienen
hambre y sed de justicia porque ellos seran saciados” (también bienaventurados los mansos

y los misericordiosos), ya que la piedad perfecciona las obras de la justicia.

Fortaleza: es la disposicion firme y estable que empuja a la voluntad a perseverar en la
busqueda del bien aunque sea dificil, por ella nos lanzamos valientemente por las cosas
buenas y resistimos en la adversidad. A ella se oponen los vicios del temor o cobardia, el de
la indiferencia (no evita los peligros pudiéndolo hacer) y la temeridad (que desprecia aquello
que es prudente). Se trabaja abrazando con generosidad las pequefias molestias cotidianas
para fortalecer el espiritu contra toda contrariedad e sufrimiento. Un medio que nos ayudara
mucho es contemplar a JesUs en la Cruz, pues El no evit6 el sufrimiento con tal de hacer la
voluntad del Padre y salvarnos. Le corresponde el don de fortaleza, con el cual el Espiritu
Santo robustece al alma para practicar toda clase de virtudes heroicas con invencible
confianza en superar los mayores peligros o dificultades que puedan surgir. La
bienaventuranza que le corresponde es la de “Bienaventurados los mansos de corazon porque

heredaran la tierra”, puesto que no hay nada mas arduo que la educacion de la propia voluntad

-99 -



para que no ceda ante la tibieza y la dificultad, “Mas vale hombre paciente que valiente,
mejor dominarse a si mismo que conquistar ciudades” Prov. 16, 32. Por esto mismo sus frutos

son la paciencia y la longanimidad.

Templanza: es la virtud que modera la inclinacion a los placeres sensibles, especialmente del
gusto y el tacto, no es sindnimo de frialdad, rigidez o insensibilidad sino de armonia, orden
y creatividad, lo primero que busca es la paz en el animo. Para trabajar esta virtud hemos de
practicar las pequefias mortificaciones, con tal de preservar corrigendo, a través la castidad,
la continencia, la humildad y la mansedumbre, que a su vez también seran los frutos que el
Espiritu Santo ira forjando en nosotros. Le corresponde el don de temor, ya que a
consecuencia del gran respeto a la majestad divina que el don inspira, procurar no incurrir en
los pecados a los que se siente mayormente inclinado, como son los que tienen por objeto los
placeres de la carne. Su bienaventuranza es la de “Bienaventurados los pobres de espiritu
porque de ellos es el Reino de los cielos” ya que en virtud de la reverencia filial que nos hace
sentir ante Dios, nos impulsa a no buscar nuestro engrandecimiento ni en la exaltacion de
nosotros mismos (soberbia) ni en los bienes exteriores (honores, riquezas y placeres

carnales).

La fe es la virtud teologal que Dios infunde en nuestro intelecto, por la cual creemos en todo
lo que Dios nos ha revelado y que la santa madre Iglesia nos propone como tal. Para crecer
en fe hay pedirlo a Dios a través de la oracién frecuente, debemos rechazar todo aquello que
es un peligro para ellay cuando venga la inquietud ponernos a pensar en otra cosa y consultar
con alguien mas experimentado. Es potenciada por el don de entendimiento por el cual la
inteligencia del hombre, bajo la accion iluminadora del Espiritu Santo, se hace capaz de
penetrar facilmente las verdades que Dios nos ha revelado; y por el don de ciencia que el
Sefior nos da para que bajo la accién iluminadora del Espiritu Santo, juzguemos rectamente
de las cosas creadas segin nos llevan a El. La bienaventuranza que le corresponde es la de
“bienaventurados los puros de corazdn porque ellos veran a Dios”, implica la limpieza del
corazon porque hay que purificarlo de todos los pecados y afectos desordenados, lo cual se
hace por las virtudes y dones, y la limpieza de la mente, de todo recuerdo que malo y de los

errores contra la fe, y ésta es propia del don de entendimiento y esto nos eleva de tal manera

- 100 -



gue nos prepara para contemplar a Dios cara a cara en el cielo. Los frutos que produce son la

fidelidad y el gozo.

La esperanza es la virtud teologal por la que aspiramos al Reino de los Cielos y la vida eterna
como nuestra felicidad y confiamos en que Dios nos concedera los medios para alcanzarla.
Ella es de gran ayuda en la purificacion de nuestra memoria. Los pecados contra la esperanza
son la desesperacion y la presuncion. Para trabajarla hemos de evitar los vicios contrarios, y
Si caemos pues ponernos en pie y retomar el camino con mayor 4nimo, no preocupandonos
excesivamente por el mafiana, haciendo del Padre Nuestro nuestra oracion favorita. ES
impulsada por el don de Temor de Dios, por el cual el hombre, bajo el instinto del Espiritu
Santo, adquiere docilidad especial para someterse totalmente a la divina voluntad por
reverencia a la excelencia y majestad de Dios. Le corresponde la bienaventuranza que dice
“Bienaventurados los pobres de espiritu porque de ellos es el Reino de los Cielos” porque
gracias a ellas nos despojamos del apego desordenado a las riquezas y bienes terrenos. Sus

frutos: modestia, castidad y continencia.

La caridad es la virtud teologal por la cual amamos a Dios por sobre todas las cosas y a
nuestro préjimo como a nosotros mismos por amor a Dios. El es el maximo bien que quiere
nuestra voluntad y por tanto la purifica y la eleva. Nuestro amor por Dios puede aumentar
siempre, y se manifestara a traves de la obediencia a su Palabra, buscando hacer todo en
nuestras vidas por amor a El. Podriamos incluir en todo lo que hacemos la frase “para mayor
gloria de Dios”. Estudiaré para mayor gloria de Dios, trabajaré para mayor gloria de Dios,
dormiré y descansaré para mayor Gloria de Dios, obedeceré a mis padres para mayor gloria
de Dios, etc. Le corresponde el don de sabiduria, gracias a este el Espiritu Santo nos lleva no
solo a conocer sino a gustar del conocimiento de Dios puesto que este don nos lleva a ver
todas las cosas y a juzgarlas como Dios lo hace y en la medida en que nos conducen a El. Le
corresponde la bienaventuranza que dice “Bienaventurados los que obran por la paz porque
sera llamados hijos de Dios”, porque la paz no es otra cosa que la tranquilidad del orden; y
establecer el orden para con Dios, para con nosotros mismos y para con el préjimo pertenece
precisamente a la sabiduria; y porque precisamente somos hijos adoptivos de Dios por nuestra
participaciéon y semejanza con el Hijo unigénito del Padre, que es la Sabiduria eterna. Sus

frutos son la paz, gozo y la caridad.

-101 -



22. SANGRE Y AGUA BROTARON DE SU COSTADO ABIERTO

La vida sacramental: un tesoro del Corazdn de Jesiis

En la larga tradicion de la Iglesia siempre se ha visto en la escena de la trasfixién del Sefior,
ese momento en el que nos fueron dados los sacramentos del Bautismo y la Eucaristia,
podriamos decir que toda la vida sacramental es un tesoro del Corazon de Jesus del cual

podemos gozar como un don de su bondad.

La Iglesia continuadora de la mision de Cristo en la historia busca llevar la vida divina del
Salvador de la humanidad a todos los hombres, viviendo asi el mandato que le encomendé
cuando dijo “Vayan, pues, y hagan discipulos a todos los pueblos, bautizandolos en el nombre
del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo” (Mt 28, 19). Esta mision contina atn hoy, y a

través de sus ministros, la Iglesia sigue siendo fiel a su encomienda.

Los sacramentos son signos sensibles de la gracia invisible de Dios, por medio de ellos se
nos comunica la vida del Sefior, es nuestra conexion a la fuente de vida, el Bautismo es el
primero que recibimos y en virtud del cual morimos a nuestro hombre viejo para renacer
como hijos de Dios, es justo ahi que es avida nueva comienza a fluir en nosotros, la vida que
broto del Corazdn de Jesus, su recepcion es para nosotros el comienzo de una nueva etapa de
la historia, Dios Uno y Trino infunde en nuestros corazones sus tesoros, y recibiendo la fe de
nuestros padres vamos creciendo en esa en ella de dia en dia; méas siendo esta la puerta de
entrada aun es necesario culminar la iniciacion cristiana con los sacramentos de la
Confirmacion y la Eucaristia, por el primer recibimos el fuego ardiente del amor Divino con
el don del Espiritu Santo, el cual nos hace capaces de dar testimonio de Cristo en el mundo;
por el segundo, manjar de los angeles, pan bajado del cielo, el mismo Jesus se nos da como
alimento realmente presente en las sagradas especies, verdadero Dios y verdadero hombre, a
las palabras de consagracion pronunciadas por el sacerdote, aquel pan y vino se convierten
por el milagro de la transubstanciacién en el Cuerpo y la Sangre de Cristo, este pan de vida,
nos fortalece para el camino, enciende la caridad que en lo ordinario del dia a dia tiende a
venir a menos, nos purifica del pecado venial y nos previene del mortal, mientras que nos

hace unirnos mas firmemente como hermanos y nos mueve a la solidaridad fraterna.

-102 -



En su infinita bondad, Jesus quizo dejar un sacramento para reconciliarnos con El si nos
apartamos del camino cayendo por nuestra fragilidad y debil naturaleza, es la puerta de la
casa del Padre Eterno donde con ansia nos espera con los brazos abiertos para recibirnos y
sanar el corazon, el sacramento de la confesion, por él se nos restituye la gracia de Dios y
nos une con El en una profunda amistad, a la vez que nos reconcilia con la Iglesia ya que
quien se aparta de Dios se aparta de la Iglesia y viceversa. También el Sefior tiene otro modo
de atender a sus hijos que a causa de la debilidad de la condicién humana, presa de la
enfermedad, suplica sus divinos auxilios, asi como los enfermos que Cristo atendia en el
Evangelio, ahora por el sacramento de la Uncion de los Enfermos, les une a su Pasion por su
bien el de toda la Iglesia, dandoles el perddn de sus pecados y la paz, e incluso la restauracion
de la salud fisica si Dios lo quiere, en los moribundos junto con el viatico se convierte en la

preparacion para el regreso a la Jerusalén celeste.

jCuantos bienes nos ha dado el Sefior! Y sin embargo no se agotan aqui los tesoros que
brotaron del costado abierto del Salvador. Queriendo continuar su mision instituyo al colegio
de los apdstoles para continuaran su obra en el mundo, ellos a su vez fueron designando
suscesores a través del sacramento del Orden, que por definicion es el sacramento de la
mision apostolica, por medio de ellos Cristo continua a apacentar, ensefiar y santificar a los
hombres. Asimismo dejo otro sacramento al servicio de la humanidad, con el cual bendice la
unién de aquel hombre y aquella mujer que dejan casa de padre y madre para formar una
nueva familia, una comunidad de vida y amor que queda sellada con el sacramento del santo
Matrimonio, esta alianza signo de la alianza de Dios y su Pueblo, de Cristo y su Iglesia, busca
el bien de los esposos y la procreacion y educacion de los hijos, y crea entre los conyuges un
vinculo perpetuo y exclusivo, de este sacramento los esposos obtieen la gracia para alcanzar

la santidad en su estado de vida y acoger y educar responsablemente a la prole.

Que maravillosos tesoros los que brotaron del costado abierto del Redentor, tantas gracias
que la Iglesia continua a diseminar por toda la tierra a través de sus misioneros, la vida nueva
brota del Costado de Cristo, y recordemos que para san Juan este es el equivalente del rasgado
del velo del Templo, es decir, la llaga del Redentor nos abri6 el acceso a la vida divina, ¢por
qué habriamos de privarnos de ella? (Como sentirnos interpelados a vivirla con mayor

intensidad?

- 103 -



Parte IV - Meditaciones

Presentamos a continuacion una serie de meditaciones variadas sobre el corazon de Jesus, la
primera nos recuerda qué nos ensefia esta espiritualidad en tiempos de crisis, la segunda y la
tercera se detienen a contemplar las dos virtudes con las que JesUs caracteriza su proprio
Corazén, la cuarta trata un aviso importante para nuestro progreso en la vida espiritualidad,
la quinta busca hacer una aproximacion al misterio del Corazon de Jesus y la vida social, y

las ultimas tres buscan movernos a realizar ejercicios concretos de confianza en el Sefior.

-104 -



23. EN TIEMPOS DE CRISIS

En lo ordinario de la vida, todo hombre hace experiencia de periodos arduos, dificiles y
oscuros, en medio de los cuales se siente interiormente cuestionado y no logra dar una
respuesta clara o al menos que le satisfaga frente a esa realidad que le interpela, estos periodos
habitualmente le llamamos periodos de crisis. Esta palabra de origen griego quiere traducirse
literalmente como “separacion” y es que justamente en esos periodos lo que se busca es
separar los diferentes elementos, para poder hacer un analisis y discernir como responder a
la situacion que se estd viviendo. Por eso mismo los diferentes tipos de crisis siempre se
constituyen una etapa de cambio, el hombre muestra quién es y qué lleva en su interior, y
segun las decisiones que toma puede dar un paso adelante o hacia atras. “Un momento de
crisis es un momento de eleccién, es un momento que nos pone frente a las decisiones que

tenemos que tomar.” (Papa Francisco, Homilia 2 de mayo de 2020)

De un modo particular toda crisis sea de salud, familiar, moral, emocional, social, econémica,
etc, siempre tendra una repercusion en la vida espiritual, porque nada es indiferente para el
alma, de un modo especial el tiempo de pandemia que estamos viviendo sabemos que ha
despertado diferentes situaciones en nuestro interior ya que ha sido un tiempo de una crisis
prolongada en nuestro mundo y que ha tenido sus repercusiones en diferentes tipos de crisis
a nivel personal entre nosotros, crisis que nos hacen entrar en el drama del dolor y del

sufrimiento.

“La actitud frente al dolor y sufrimiento pueden ser, y de hecho lo son, distintas, lo que se traduce
en significaciones personales diferentes. Algunas actitudes frente al dolor y sufrimiento pueden
ser (Maza, 1989:156-161): a) Amargura: las personas amargas producen sentimientos malignos,
odian, tienen rabia, se desesperan; son desconfiadas. Les cuesta creer y amar. Se sienten vacias;
b) hay personas que se deshacen frente al sufrimiento. No quieren vivir, han perdido la fuerza
de actuar. Se sienten cansadas. No sienten odio o amargura. No les asombra nada. Ven como su
vida se deshace y permanecen sufriendo en el tiempo como si el sufrimiento tuviera la
particularidad de extenderse por si mismo; ¢) una tercera actitud frente al sufrimiento es huir de
él. Se tiende a protegerse porque se tiene miedo a sufrir, y asi se evita el enfrentamiento y la lucha;
d) también frente al sufrimiento se puede responder con la pequefiez. Se vive para la
pena, su pena, y de alguna forma se la impone a los demas. Pide ser el centro de atencién y lleva
su corazon en una bandeja para llorar sobre él y asi despertar en los demas lastima y pena. Se
revuelve sobre su pequefiez y no soporta que los demas sean mejores. Le molesta la alegria
porque la perdi6 y siempre su sufrimiento serd mayor que el de los demas; €) el sufrimiento
también despierta en otros una fuerza interior que les lleva a rebelarse frente al sufrimiento y el
dolor y a engendrar vida, en ellos mismos y en los demas. El sufrimiento ya no es mezquino,
odioso, estrecho, sino que produce una hondura en la vida, humildad y una nueva visién y afan
de vivir y comprender. El sufrimiento se vuelve una puerta para algo mas grande, bello y

- 105 -



profundo.” (Claudio Lavados Montes, “El Sentido Cristiano del Surfimiento en la exhortacion
apostoélica Salvifici Doloris de Juan Pablo II” Revista de CienCias Religiosas, vol. Xviii, 2010
P.34-35)

De las cinco situaciones descritas vemos que solo la Gltima presenta un resultado satisfactorio
¢como se llega hasta ahi? ;qué elementos de la espiritualidad cristiana, particularmente de la
espiritualidad del Sagrado Corazon, nos ayudan a llegar a ese punto y realmente no sélo
sobrevellar la crisis sino a saber trascenderla? ;como a la luz de la fe podemos afrontar los

diferentes periodos dificiles que pasamos en algunos momentos de la vida?

Comencemos por decir que en los tiempos de crisis usualmente afloran la inquietud, la
tristeza, el desdnimo, la amargura, etc. Esto tiene su raiz en diferentes causas, propongo tres

a modo de ejemplo de entre aquellas mas habituales:

-Entramos en la dispersion. En tiempos de crisis nos vemos sometidos a diferentes estimulos
externos como internos que vienen aturdirnos, ya que a nivel psicoldgico la dispersion que
provocan impide la concentracion necesaria para la resolucion de problemas causando la
preocupacion. No me ocupo de resolver las cosas que puedo por la angustia que experimento
ante la posibilidad de tragedia en el futuro. En el caso de la enfermedad de un modo particular
a esto se le afiaden los malestares fisicos que se puedan estar experimentando. Esto tendra
sus repercusiones también en la vida espiritual, porque experimentaremos dificultades en la
oracién ya que al no podernos concentrar mucho menos podremos entrar en el recogimiento
interior necesario para ella, cayendo en diversos tipos de sequedades y arideces. Poco a poco
la tentacién sera ir abandonando nuestas practicas de piedad, reduciendo los tiempos de
meditacion, dejando los libros de lecturas espiritual, hasta que ya no tengamos para nada vida

de oracidn, es el paso de la tibieza a la paralisis e incluso a la muerte espiritual.

-Tenemos una vision meramente terrena de la existencia humana, sentimos horror por el
sufrimiento, nos escudamos bajo argumentos como “la salud (fisica) es lo mas importante”
y descuidamos otras dimensiones de nuestra vida, rechazamos y negamos la enfermedad, y
al no asumirla como una realidad presente intensificamos la experiencia negativa. Nos
revictimizamos encerrandonos en nosotros mismos, lo que degenera en melancoliay egoismo
puesto que no somos capaces de ver a otros cegados en nuestra fijacion terrenal en nosotros

mismos.

- 106 -



-De esto se deriva también un concepto errado de la muerte como el final del camino,
pareciese que es la aniquilacion total del ser humano, no hay nada mas, pareciera que estamos
condenados a la oscuridad, al olvido, al vacio y la soledad. El hombre rechaza el limite, quiere

tener el dominio absoluto de todo y la muerte se le presente como lo contrario.

¢Qué hacer? En medio de estas situaciones hemos de recordar en primer lugar el Kerigma de
la Iglesia, la Buena Nueva de la salvacion, el Hijo de Dios se hizo hombre como nosotros, el
amor de Dios se ha encarnado y ha latido en el corazén del hombre cuando Jesucristo asumio
nuestra naturaleza humana, venciendo las ataduras del pecado y de la muerte por la fuerza
del amor misericordioso que se ha manifestado en el madero de la Cruz, en su costado
traspasado contemplamos como ha abierto las puertas de la vida que nos hacen entrar en la
misma dindmica del amor divino. Cristo Jesus es la solucion de Dios ante el drama que puede

experimentar el hombre en cualquier crisis.

-Ahora bien en estos periodos dificiles, para hacer frente a la dispersion, tengamos siempre
presenta la ensefianza de san Ignacio, en tiempo de turbacion no hay que tomar decision, es
decir, mientras experimentemos en un periodo dificil fuertes inquietudes emocionales y de
pensamiento, hemos de abstenernos de tomar grandes decisiones puesto que al no tener
claridad en nuestra manera de juzgar la realidad posiblemente cometamos alguna
imprudencia. El Papa Francisco comentando la reaccion de los discipulos en el capitulo 6 de
san Juan en el discurso del pan de vida'y como unos se van mientras otros se quedan recuerda

esta realidad.

“En mi tierra hay un dicho que dice: “No cambies de caballo en medio del rio”. En tiempos de
crisis, hay que ser muy firmes en la conviccién de la fe. Los que se fueron, “cambiaron de
caballo”, buscaron otro maestro que no fuera tan “duro”, como le decian a él. En tiempos de
crisis tenemos la perseverancia, el silencio; quedarse donde estamos, parados. Este no es el
momento de hacer cambios. Es el momento de la fidelidad, de 1a fidelidad a Dios, de la fidelidad
a las cosas [decisiones| que hemos tomado antes. Y también, es el momento de la conversioén
porque esta fidelidad nos inspirara algunos cambios para bien, no para alejarnos del bien.” (Papa
Francisco, Homilfa 2 de mayo de 2020)

Lo primero que se aconseja ante cualquier calamidad es valido también ante las crisis:
aprender a guardar la calma. Hemos serenarnos, contemplar la realidad en el marco global
de nuestra historia, para ello es conveniente hacer un ejercicio mental que nos puede ayudar,

un ejercicio de memoria deuteronomica. El Pueblo de Israel siempre que experimentaba la

- 107 -



limitacién, el dolor por su pecado o por la situacion de opresion que vivia, recordaba las

grandes obras que Dios habia hecho en su favor. Hagamos algo similar nosotros también.

Visto a la luz de nuestra devocion en el Corazon de Cristo, recuerda con cuanto amor y
bondad Dios te ha manifestado su amor en el pasado, haz memoria de las bendiciones que
has recibido a lo largo de tu vida, empieza a verla como una historia de salvacion, contempla
su amor misericordioso que en tantas ocasiones ha transformado tu miseria en una ocasion
de bondad y gracia, luego de ver el marco general, repasa en la jornada en que estas viviendo
cuantas bondades te puede haber dado el Sefior, antes de las 7 de la mafiana facilmente
cuentas ya mas de 10 bendiciones; habiendo hecho memoria, entonces dite a ti mismo “Dios
que ha sido bueno conmigo en el pasado, que ha sido bueno conmigo hoy, lo seguira siendo
en el futuro, porque EI me bendice no tanto porque yo haga X o Y cosa, sino porque El es

Bueno” Esto es hacer memoria de la Bondad de Dios.

Esto ird dando serenidad a nuestro corazén porque estaremos entrando en la dinamica del
Corazén de Jesus que en todo busca nuestro bien. Fruto de la serenidad recuperaremos
nuestra capacidad de recogimiento interior y esto nos ayudara grandemente porque nos daré
la unidad interior necesaria para entrar en oracion y poder confrontar ese momento particular
bajo la luz de la Palabra de Dios, insértando el periodo dificil que estamos pasando el gran
marco de nuestra historia de salvacion, es decir no veremos sélo el punto de dificultad sino
que daremos un paso atrds para contemplar el gran panorama, incluso insertandolo en la
historia de la salvacion en general, esto es de verdad vivir lo que Maria santisima hacia

cuando meditaba las cosas en su corazén (Cf. Lc 2, 19).

El Papa Benedicto XVI reflexionando sobre Maria santisima como asumia los momentos de
oscuridad nos ensefia que en esas ocasiones ella encuentra el fundamento de su fortaleza en
la oracion pues ella entra en didlogo con la Palabra que le es dada por medio del angel a la
hora de llevar a cabo su mision como Madre del Salvador “no la considera superficialmente,
sino que se detiene, la deja penetrar en su mente y en su corazén para comprender lo que el
Sefior quiere de ella, el sentido del anuncio” es mas al conservar las cosas en su corazén ella
reunia “todos los acontecimientos que le estaban sucediendo; situaba cada elemento, cada
palabra, cada hecho, dentro del todo y lo confrontaba, lo conservaba, reconociendo que todo

proviene de la voluntad de Dios. Maria no se detiene en una primera comprension superficial

- 108 -



de lo que acontece en su vida, sino que sabe mirar en profundidad, se deja interpelar por los
acontecimientos, los elabora, los discierne, y adquiere aquella comprension que sélo la fe
puede garantizar. Es la humildad profunda de la fe obediente de Maria, que acoge en si
también aquello que no comprende del obrar de Dios, dejando que sea Dios quien le abra la

mente y el corazon.” (Benedicto XVI, Audiencia General, 19 de diciembre de 2012)

-Frente al afan desordenado de bienestar terreno que nos lleva a la negacion del dolor y
sufrimiento (incluso de la enfermedad), hemos también de recordar que en esta vida
ciertamente no podremos evitar la experiencia de estas situaciones, forman parte de la misma
experiencia del ser humano, es cierto que hemos de buscar combatir los males presentes o
posibles en la medida de nuestras capacidades, sobre todo cuando son fruto de la injusticia,
no podemos convertirnos en complices, sin embargo, sabemos que esas realidades son parte
de nuestra historia, no s6lo hemos de preguntar el origen de los mismos para combatirlos, el
porqué de ellos, sino también como afrontarlos cuando estan presentes y, mas aun, cuando

estos se prolongan en el tiempo.

“Podemos tratar de limitar el sufrimiento, luchar contra él, pero no podemos suprimirlo.
Precisamente cuando los hombres, intentando evitar toda dolencia, tratan de alejarse de todo lo
que podria significar afliccién, cuando quieren ahorrarse la fatiga y el dolor de la verdad, del amor
y del bien, caen en una vida vacfa en la que quizas ya no existe el dolor, pero en la que la oscura
sensacion de la falta de sentido y de la soledad es mucho mayor aun. Lo que cura al hombre no
es esquivar el sufrimiento y huir ante el dolor, sino la capacidad de aceptar la tribulacién, madurar
en ella y encontrar en ella un sentido mediante la unién con Cristo, que ha sufrido con amor
infinito” (Benedicto X VI, Spe Salvi 2007:37).

Es decir, el sufrimiento cuando llega debe ser iluminado con la Cruz de Jesus, porque en
medio de la tribulacion hemos de recordar que no es posible evitarla del todo, pero cuando
llega es una ocasion de muchos bienes si es llevada adecuadamente porque podemos
aprovecharla para completar a lo que falta en nosotros de la Pasion del Sefior (Cf. Col 1, 24),
desde ahi podemos interceder por otros, reparar por los pecados cometidos e incluso expiar
los propios. Uno de los aspectos del sentido del sufrimiento es que debe ser aprovechado para

hacer el bien, y esto es posible si unimos nuestro dolor al de Cristo.

“La respuesta a la pregunta sobre el significado del sufrimiento ha sido dada por Dios al hombre
en la Cruz de Jesucristo. El sufrimiento, consecuencia del pecado original, asume un nuevo
significado: se convierte en participacion de la obra salvifica de Jesucristo (...) En cuanto Dios y
hombre, Cristo ha asumido sobre si los sufrimientos de la humanidad y en Fl el sufrimiento
humano mismo asume un significado de redencién. En esta union entre lo humano y lo divino,

- 109 -



el sufrimiento manifiesta el bien y supera al mal” (Juan Pablo 11, Mensaje en la Jornada Mundial
del Enfermo, 2002).

Aqui vemos otro aspecto desde el cual la espiritualidad del Corazon de JesUs aporta
abundantes frutos para el cristiano, puesto que unirnos a los dolores del Sefior por amor a la
humanidad, es colaborar con El en la obra de la redencion, por un lado consolamos su
Corazon al ofrecer una obra de satisfaccion por aquellos que sumidos en la vida de pecado
no corresponden a su amor, y por otro, hacemos extensivo su amor al interceder por tantos

hermanos nuestros necesitados del amor del Sefior.

De este modo el drama del sufrimiento humano adquiere un sentido, porque nos lleva a salir
de nuestro ensimismamiento, de nuestro egoismo, y comienzo a ver a mi projimo, incluso
cuando no soy yo el que materialmente sufre a causa de una situacion, porque soy capaz de
compadecerme del otro al punto que busco hacer algo para aliviar su mal, asi damos otro
paso, y como nos ensefia la parabola del Buen Samaritano, ya no sélo soy objeto de la
misericordia divina sino me convierto en su instrumento, el amor del Corazon de Cristo late
de tal modo en mi, que comienzo a ser instrumento suyo, haciendo el bien con el sufrimiento

y haciendo el bien al que sufre.

“El sentido del sufrimiento, es verdaderamente sobrenatural y a la vez humano. Es sobrenatural,
porque se arraiga en el misterio divino de la redencién del mundo, y es también profundamente
humano, porque en él el hombre se encuentra a si mismo, su propia humanidad, su propia
dignidad y su propia misiéon. El sufrimiento ciertamente pertenece al misterio del hombrey. Juan
Pablo 11, Salvifici Doloris

Y sabemos que esto mismo nos da la alegria no sélo de corresponder al amor del Sefior y de
amar al préjimo en actitudes y comportamientos concretos, sino también es ocasion de un
gran mérito porque asi “acumulamos tesoros en el cielo” (Cf. Mt 6, 20) porque como dijo
Jests “lo que hicieron con uno de estos mas pequefios mis hermanos conmigo lo hicieron”

(Mt 25, 40). Y esto nos lleva al siguiente punto.

-A la luz del misterio del Corazon de Cristo el misterio de la muerte se ilumina, puesto que
al contemplar su amor, recordamos que a nivel terreno la muerte no es otra cosa sino la
separacion del almay del cuerpo, situacion que no estaba previsto en el principio al ser creado
el hombre y que vino como consecuencia del pecado original, pero Jesus ha venido para que
el hombre tenga vida y vida eterna, por las aguas del bautismo el alma ha renacido ya a la

nueva vida en Cristo, pero aun falta que el cuerpo participe de esa vida divina, sabemos que

- 110 -



eso ocurrira en la resurreccion al final de los tiempos cuando resucitemos como Cristo lo
hizo. La fe en la resurreccion ilumina el drama de la muerte, recordandonos que por un lado,
este cuerpo terreno que habra de corromperse luego de la muerte serd enterrado como la
semilla en latierra, ello nos librara de las debilidades propias de la carne con las cuales hemos
combatido durante tanto tiempo ganando toda suerte de méritos, de tal modo que un dia
recuperaremos nuestro cuerpo pero participante de la gloria de la nueva vida en Cristo Jesus,
por lo tanto como dicen los textos de la Misa por los difuntos:

“...aunque la certeza de morir nos entristece,

nos consuela la promesa

de la futura inmortalidad.

Porque la vida de los que en ti creemos, Sefior,

no termina, se transforma;

y, al deshacerse nuestra morada terrenal,
adquirimos una mansién eterna en el cielo...”

El Corazon amoroso de Jesus, ardiente de un amor humano perfeccionado a nivel espiritual
y sensible por la accion del Amor Divino al que estd unido, es para nosotros simbolo de
esperanza puesto que anhelamos llegar a gozar de esa misma armonia interior del que vive
en gracia de Dios, realidad que continuara como bienaventurados en el cielo y que llegara a

su plena manifestacion al final de los tiempos en la Resurreccion.

Sobre este Gltimo punto es oportuno también meditar, puesto que cuando hablamos de
esperanza, estamos hablando de una realidad que ciertamente anhelamos alcanzar pero que
ya podemos comenzar a gozar es decir, en la medida en que nosotros en lo cotidiano de la
vida aprovechamos los medios ordinarios que la Iglesia nos ofrece para nuestra santificacion,
en esa medida comenzaremos a gozar o recuperaremos si hemos perdido esa armonia interior
que vive el hombre que busca como Cristo hacer la voluntad del Padre ¢cuéles son esos
medios?: la perseverancia en la vida comunitaria, el ejercicio de una vida virtuosa,
particularmente las obras de misericordia con los mas necesitados; una vida sacramental
activa: particularmente la frecuencia en la Eucaristia y la Reconciliacion; y la oracion asidua,
sea la oracion individual vocal o silenciosa, o la oracion comunitaria, la meditacion de la
Sagrada Escritura etc, todas estas realidades pueden y deben ser también profundizadas,

nosotros nos hemos limitado de alguna manera al periodo concreto de la crisis y hemos dado

-111 -



de alguna manera algunas pautas para saber afrontar cuando llega, pues este es el primer
paso, pero hay mucho por trabajar aun para hacer de ese periodo una oportunidad de

crecimiento.

La espiritualidad del Corazdn de Jesus nos ayudara en esto porque nos recuerda la centralidad
del anuncio del amor de Dios al hombre frente a los peligros que debe enfrentar el ser humano
en su camino hacia al cielo, en medio del drama del sufrimiento le concede la gracia de volver
la mirada lo esencial de la misién de Cristo de la cual hemos sido hecho participes, la
redencion del género humano a traves de los sufrimientos en Cruz. Reanima incluso en ese
sentido la vida del cristiano por un lado, en cuanto discipulo que aprende del Maestro a amar
hasta el extremo, motivandole a vivir con cada vez mayor profundidad su conversion, y por

otro, en cuanto misionero, que busca colaborar con El en su obra de amor.

¢No vemos aqui también como se cumplen las promesas del Corazon de JesUs? nos da las
gracias necesarias para afrontar estas situaciones, nos consuela en medio de la dificultad
dandonos un sentido en medio del dolor, devolviéndonos asi la paz, y quien en medio del
dolor y la crisis sabe vivir en paz comunica la paz a su familia, el Corazon de Jesus es un
verdadero refugio frente a la fragilidad de nuestra condicion mortal protegiéndonos de la
tibieza y el egoismo, al aprovechar la dificultad para unirnos a Cristo en su obra de redencion
nos sentimos estimulados en nuestro camino de conversion anhelando vivir cada dia méas en
santidad y dando pasos concretos para corresponder a la accion de la gracia de Dios en nuestra
vidas, es mas nos convertimos en verdaderos misioneros del Sefior que buscan llevar los
frutos de su redencion a todos los hombres, en medio de la crisis, en medio del sufrimiento,
en medio del dolor, incluso en medio de la enfermedad podemos ser verdaderos apostoles de

Jesus.

-112 -



24 .M ANSEDUMBRE: LA VIRTUD DE LOS FUERTES

Se dice que la mansedumbre es la virtud de los fuertes y a través de los canticos del Siervo
Sufriente parece que se nos presenta la oportunidad para meditar este aspecto del Corazén de

Jesus, pues el mismo lo dijo «aprended de mi que soy manso y humilde corazdn »

Es precioso ver como a lo largo de la historia de la Iglesia, no obstante los multiples estudios
exegéticos que se hacen acerca de estos textos del libro de Isaias, la tradicion ha codificado

en la Sagrada Liturgia una lectura cristol6gica de estos escritos.

Es decir, ver en el Siervo sufriente al mismo Cristo. En este primer cantico vemos las
caracteristicas propias de la mansedumbre de su Corazon bendito, la suavidad y firmeza de

SuU amor.

Aquel que es realmente fuerte no se impone por la violencia ni oprime con la amenaza y sin
embargo su virtud se deja reconocer. Su actuar es tal que no se excede en el uso de sus
energias, pero tampoco se deja llevar por la pusilanimidad, se deja guiar por la prudencia,

haciendo lo justo en el momento justo.

Si ha esto le agregamos el reinado de la caridad que ha sido infundida en el alma en gracia,
podremos ver como el manso, por la fuerza del amor sabe llevar dulce, suave y firmemente

a la fuente misma desde donde éste procede.

Y ¢quien es el manso por excelencia sino el Hijo de Dios? ¢quien es més fuerte que Aquél
que en la agonia de su Pasion y por su muerte gloriosa en la Cruz ha vencido al pecado y la
muerte? Realmente de El se puede decir «;Quién como Dios? » Por ello El establecera la
Nueva Alianza basada no ya en el cumplimiento de la Ley sino en la correspondencia del

Amor.

Y como todo lo que Jesus es por naturaleza nosotros lo participamos por gracia, SOmos
Ilamados hacer brillar también esta virtud de la mansedumbre que se mueve y actla por la
fuerza del Amor, dejando que el amor del Corazon de Cristo fluya en nuestros corazones,
para que los abrase con la fuego de su Espiritu y pueda difundirse también a nuestros

hermanos.

-113 -



La vida del manso es recompensada con una bienaventuranza, es decir con una promesa de
gozo anticipado de gloria, por el cual se le promete la posesion de la tierra, ¢cudl tierra?
Aquella que mana leche y miel, aquella en la que todo es armonia y dulzura, aquella en la
cual el sol de justicia no se pone, aquella en la que el hombre entra a descansar
definitivamente en el cielo, aquella en la que el discipulo amado reposo su cabeza, aquella

que se encuentra en el Corazon de Jesus.

“Bienaventurados los mansos porque poseeran la tierra” (Mt 5, 4). El hombre manso es feliz
porque ha sabido dominarse a si mismo por la gracia de Dios. Vence la iray la indignacion.
Al final ya no hay combate, toda inquietud que disturba es superada y finalmente el triunfo
ha sido definitivo, brotan los frutos de la serenidad y la paz interior. Cristo vence, Cristo reina
y Cristo impera en todos los aspectos de su vida. Por ello es capaz de gozar de la tierra
prometida, aquella tierra que se ha conquistado, en la que se goza de la paz eterna, en donde

se entra en el descanso del Sefior, donde hay una armonia perenne.

-114 -



25. HUMILDAD: LA VIRTUD DE LOS REALISTAS

Por definicion ésta es la virtud que nos ayuda a regular el afan desordenado de propia
excelencia, es decir es la virtud opuesta a la soberbia, pero ¢de qué manera lo hace?

Podriamos responder, a traves del realismo.

Es famosa la afirmacion de santa Teresa cuando dice: “humildad es andar en verdad; que lo
es muy grande no tener cosa buena de nosotros, sino la miseria y ser nada; y quien esto no
entiende, anda en mentira. A quien mas lo entienda agrada mas a la suma Verdad, porque
anda en ella” (6M, 10, 7)

Esta afirmacion de la doctora del Carmelo es para nosotros una gran luz, porque nos hace ver
como el humilde ante su limitacion no se escandaliza, sino que lo asume con profundo
realismo, por ello si llega a equivocarse en algo o si llega a pecar, no se paraliza de miedo
cayendo en la desesperacion, sabe que no es angel de luz; tampoco llama al bien, mal; ni al
mal, bien; sino que reconociendo su debilidad, se pone en camino de conversion. Por eso
decia un maestro de vida espiritual “Nuestros pecados...se convierten para nosotros en
fuentes de humildad y amor” (Ruysbroeck op cit. en Quiero ver a Dios del Beato Eugenio
Ma. Del Nifio Jesus, p. 393). Y es que sabiendo que no podemos salir de las situaciones que
nos limitan por nuestras solas fuerzas, entonces nos abrimos a la potencia divina, nos abrimos

a Dios y por ello el humilde goza de paz.

Ciertamente, no deberiamos tener que caer, afrontar situaciones limites o desastres para
volvernos al Sefior, pero usualmente ellas nos recuerdan nuestra realidad, porque en ellas
somos probados, y vemos nuestro temple, y por bien que nos pudiera haber ido, vemos que

no lo podemos todo, y esto nos hace tanto bien.

El psicologo italiano Roberto Marchesini por ej. Vinculara la humildad a la sana autoestima

“tener una buena autoestima no significa tener necesariamente una buena opinién de si mismo.
La palabra autoestima significa auto-valoracién, auto-medicion, es decir, conocimiento de si, de
los propios limites y de las propias posibilidades. Una buena medida no es aquella que da el
resultado mas agradable, sino la que se aproxima mas a la realidad...en términos teolégicos, una
buena autoestima se llama humildad... [por oposicién| orgullo y pusilanimidad son los
correspondientes teoldgicos de aquello que en psicologia se llama narcisismo y menosprecio de
si” (Aristotele, san Tommaso d’Aquino e la psicologia clinica, Capitolo IV “Della autoestima (o

humildad)”)

-115-



Ahora bien, el cristiano no encuentra su paz solamente en saber aceptar que tiene limites, no,
sino que encuentra su paz en saber que hay uno mas grande que El que le sostiene y lo eleva
a las alturas de su vocacidn, el cristiano se sabe hijo de un Padre que todo lo puede. Por tanto,
no tiene necesidad de controlarlo todo, no tiene que vivir lamentandose que no puede hacer
todo lo que quiere, no tiene que perder la vida en el afan de dominio, no hay necesidad de

todo eso, porque el Padre que le ama, hara concurrir todo para su bien (Cf. Rm 8, 28)

“Cuando el hombre considera en el fondo de si mismo, con ojos encendidos de amor, la
inmensidad de Dios...cuando el hombre, al volver en seguida su mirada hacia si mismo, cuenta
sus atentados contra el inmenso y fiel Sefior...no conoce desprecio suficientemente profundo
para darse satisfaccion...Cae en un asombro extrafo, asombro de no poder despreciarse con
suficiente profundidad...Se resigna entonces a la voluntad de Dios. ..y, en su abnegacién intima,
encuentra la verdadera paz, invencible y perfecta, la que nada turbard. Porque se ha precipitado
en un abismo tal que nadie ird a buscarle alli...Me parece, a pesar de ello, que estar sumergido en
la humildad es estar sumergido en Dios, porque Dios es el fondo del abismo, por encima y debajo
de todo, supremo en altura y supremo en profundidad; porque la humildad, como la caridad, es
capaz de creer siempre...la humildad es de tal valor, que alcanza las cosas mas elevadas para
enseflarlas; consigue y posee lo que no logra la palabra” (Ruysbroeck op cit. en Quiero ver a Dios
del Beato Eugenio Ma. Del Nifio Jesus, p. 392)

La humildad nos hace vivir en la realidad y no en fantasias baratas que puede crear nuestra
imaginacion, como por ej. Sucede cuando nos otorgamos lugares que no nos corresponden,
sea el primero o el ultimo. EI humilde sabe que es lo que es delante de Dios. Nada mas, ni
nada menos. Por ello es feliz, porque no se frustra frente a lo que no puede controlar, ni se
afana por tener que controlar excesivamente aquello que si puede. La humildad no es una
virtud de apocados, de hecho, ella nos abre de un modo maravilloso a la magnanimidad en la
busqueda de la santidad, santo Tomas lo recogia bellamente en un comentario a la carta a los
hebreos “Debe el siervo considerarse siempre como un principiante y aspirar sin cesar a una

vida més santa y perfecta sin detenerse nunca” (Com. In Espist. Ad Hebr. VI, lect 1- Flp 3,
12-13)

“La humildad tiene el gusto de Dios! Dondequiera que se encuentre la humildad, Dios desciende,
y dondequiera que Dios se encuentre en la tierra, se reviste de ella como de un manto que oculta
su presencia a los orgullosos y la revela a los sencillos y a los pequefios. Al aparecer Jesis en este
mundo, llega a él como un niflo envuelto en pafiales Y esto les servird de seiial, les dijo el dngel,
encontraran un nifo envuelto en panales y acostado en un pesebre (Lc 2, 12). Esta sefial de humildad
caracteriza siempre lo divino en la tierra” (Beato Ma. Eugenio del Niflo Jesus, Quiero ver a Dios,

p. 395)
Toda la vida del hombre en este mundo es un continuo caminar hacia el Sefior, un peregrinaje
cuyo fin no es otro sino el entrar en la gloria de Dios en comunién de los &ngeles y los santos.

La vida del hombre es un continuo abrirse a la accion de la gracia de Dios por la cual el

- 116 -



Espiritu Santo quiere ir configurando su vida con la de Jesucristo. La vida del hombre es un
continuo descubrir y asumir la realidad de su vocacion a la vida eterna, a la vida de hijos en
el Hijo. La vida del hombre en breves palabras es un entrar en relacion cada vez mas intima
y profunda con su Dios y para ello es requisito indispensable la humildad del corazén. ;c6mo

alcanzar esta humildad?

Uno de los principales medios lo encontramos en el templo de Delfos en Grecia, aquella
méaxima de vida “condcete a ti mismo” estas sabias palabras con la sencillez y profundidad
de su contenido nos recuerdan la préctica de lo que hemos venido a Ilamar como el examen
de conciencia, descubrirnos a nosotros mismos no sélo las acciones que realizamos sino
también el origen de las mismas, las tendencias que revelan en nosotros, las consecuencias

de esas acciones, los sentimientos que las acompafian, los momentos en que se suscitan, etc.

Este ejercicio debe llegar a ser para nosotros algo méas que una mera introspeccion, debe ser
un iluminar nuestro ser, nuestro obrar y nuestro sentir, a partir de la luz de Dios,
confrontandonos con las ensefianzas y ejemplos del Divino Maestro nuestro Sefior Jesucristo

y lo que el Espiritu Santo ha ideo recordando a su Iglesia a lo largo de los siglos.

De un modo especial esta vision sobre nosotros mismos debera de extender a todas las
circunstancias que nos rodean, de modo que esta luz que nos viene de lo alto, la luz de la fe
nos lleve a realizar un auténtico examen de la realidad en el cual descubramos la presencia
de Dios. Recordemos que la humildad viene no del mero hecho de reconocer nuestras
debilidad y miserias, sino, sobre todo, de reconocer la grandeza de nuestro Dios, es El la

medida de todas las cosas.

Hemos de estar atentos también a las tentaciones de la falsa humildad la cual se manifiesta
en ideas que nos llevan al repliegue sobre nosotros mismos, lo que se dice
“ensimismamiento” en el que lo Ginico que hacemos es vernos a nosotros mismos, junto a lo
cual se produce un fastidio en la accion, un sin sabor a toda obra que se pudiera realizar y
que origina al final un desanimo, es decir que lleva al hombre a querer tirar la toalla en su
camino de santidad. EI humilde al ver su precariedad no se sienta de brazos cruzados
simplemente a llorar sobre la leche derramada, sino que se abre a la accién poderosa de Dios

en quien encuentra la fuerza para salir adelante, y avanzar el buen combate de la fe.

-117 -



Ello nos lleva al segundo medio, la oracion, suplicar a Dios que nos conceda la gracia de
obtener la luz que disipa las tinieblas sobre la propia historia, que envie la luz que aleja del
orgullo y del ensimismamiento, para empezar a ver la propia realidad como Dios la ve, de
este modo pierde el hombre el miedo a encontrarse con su pobreza, que lo hard, descubrird
incluso aquello que antes se le ocultaba sobre si mismo, habilitindose nuevos espacios para

la conversion.

Esto no es extrafio a aquellos que llevan ya algln tiempo de caminar en fe, conformen
avanzan van descubriendo sobre si mismos cosas que antes no veian, es como quien sube una
montafia, entre mas alto esta, el horizonte de su mirada es mas amplio, encontrara tendencias
maliciosas que antes desconocia, se dara cuenta que fallo en mas campos de los que creia en
unos inicios, descubrird mas debilidades, es una ocasién para llorar los propios pecados,
entrar en el arrepentimiento y dejar que la misericordia de Dios sane esas heridas que al

principio no se miraban.

El beato Ma. Eugenio del Nifio JesUs nos dira “Hay otra respuesta divina, menos sabrosa en
ocasiones que se debe aceptar con el mismo reconocimiento: es la misma humillacién. Las
humillaciones que nos ocasionan nuestras deficiencias, incluso los errores, cuando no la
malquerencia del projimo, son preciosos testimonios de la solicitud de Dios, que para la
formacion de las almas se sirve de todos los recursos de su poder y de su sabiduria. (Cémo
juzgarlas de otro modo cuando se ve que toda gracia brota de la humillacion como de su
normal espacio? Aceptarlas es un deber; dar gracias a Dios por ellas indica que se ha
comprendido su valor; pedirlas con san Juan de la Cruz es ya estar muy dentro en las

profundidades de la sabiduria divina. Dice santa Teresita del Nifio Jesus:

Cologuémonos humildemente entre los imperfectos; estimémonos como almas pequefias a
las que Dios tiene que sostener en todo momento...Es suficiente humillarse, soportar con
dulzura sus imperfecciones; he ahi la verdadera santidad (Carta 243 a sor Genoveva, 7 de
junio de 1897)

- 118 -



«Aprended de mi que soy manso y humilde de corazén» (Mt 11, 9) proclama Jesus. La
humildad y dulzura son sus virtudes caracteristicas, el perfume personal de su alma, el que

El deja a su paso y que indica los lugares en que El reina” (Quiero ver a Dios p.412)

Hemos de aprender a dar a Dios el honor que se merece, pues el es la fuente de todo bien, si
algo podemos, es porque el nos concede la gracia, interioricemos aquellas palabras del salmo
113 “no a nosotros Sefior, no a nosotros sino a tu nombre da la gloria”; meditemos los
ejemplos de Jesus, consideremos su pobreza, el rey del universo se encarna en un pequefio
nifio para ser puesto en pesebre; considera como supo hacer el bien, aunque los demas no le
agradecieran recuerda la curacion de los 10 leprosos y como s6lo un volvié, meditemos como
en su pasion callaba mientras le injuriaban y maltrataban, perdonando a los hombres e incluso
diciendo “Padre perdonales porque no saben lo que hacen”. Contempla su obediencia ya lo
dice san Pablo “Jesucristo fue obediente hasta la muerte y muerte de cruz para san Pablo, por

eso Dios le concedid el nombre que esta sobre todo nombre”.
Recordemos la ensefianza de Jesus en aquel banquete que nos narra el Evangelio:

«Cuando te conviden a una boda, no te sientes en el puesto principal, no sea que hayan
convidado a otro de mas categoria que td; y venga el que os convidé a ti y al otro, y te diga:
“Cédele el puesto a este”. Entonces, avergonzado, irds a ocupar el ultimo puesto. Al revés,
cuando te conviden, vete a sentarte en el Gltimo puesto, para que, cuando venga el que te
convido, te diga: “Amigo, sube mas arriba”. Entonces quedaras muy bien ante todos los
comensales. Porque todo el que se enaltece serd humillado; y el que se humilla sera

enaltecido»

Dejemos que sea El quien nos ubique en el puesto que nos corresponde en todo momento, no
buscando nuestro propio gusto, sino buscando lo que a El le agrada, ahi donde el me quiera
ahi quiero yo estar. “Quiero lo que tu quieres, lo quiero porque tu lo quieres, lo quiero como

tu lo quieres, lo quiero cuando tu lo quieras” decia una antigua oracion.

Asimismo hemos de aprender a ser el servidor de todos como nos invita Jesus, aprender a ser
el farolillo rojo, ¢qué es el farolillo rojo?. Antiguamente al final del altimo vagdn de un tren
éste llevaba una lampara roja para indicar donde terminaba cuando todo estaba oscuro. Hoy

en dia se le conoce asi al Gltimo ciclista que va a la saga en el tour de Francia. En el fondo

-119 -



quiere transmitir la idea de ser el Gltimo. ¢Para qué ser el Gltimo? Para ser el primero en servir
como lo dice en El cuando los apéstoles andaban buscando puesto: «Sabéis que los jefes de
los pueblos los tiranizan y que los grandes los oprimen. No sera asi entre vosotros: el que
quiera ser grande entre vosotros, que sea vuestro servidor, y el que quiera ser primero entre
Vosotros, que sea vuestro esclavo. Igual que el Hijo del hombre no ha venido a ser servido

sino a servir y a dar su vida en rescate por muchosy.” (Mt 29, 25-28)

El ejercicio de la humildad nos tomara toda la vida, y nunca hemos de sentirnos seguros en
haberla alcanzado, no sea que creyéndonos buenos, el fantasma del orgullo se transforme y
vuelva en nuestro acecho. “Oracion y humildad” “oracion y humildad” “oracién y humildad”
solia repetir un predicador, esa es la via que nos conducira por el Corazon de Jesus al cielo.
La seguridad y tranquilidad del humilde esta en abandonarse en las manos de Dios. Sintetizo
esto Ultimo con las preciosas palabras que Jesus dirigia a santa Margarita Maria Alocoque
para transmitir a san Claudio de la Colombiére cuando le animaba a propagar la devocién al
Sagrado Corazon “Sepa que es omnipotente aquel que desconfia enteramente de si mismo,

para confiar Unicamente en mi”

Ya que nos encontramos al final de esta exposicion de las virtudes recordemos que todas
estan conectadas entre si, ellas crecen juntas como los dedos de la mano de un nifio, también
han sido comparadas en su estructuracion a un arbol que tiene por raiz la humildad y por

ramas todas las virtudes que tendiendo hacia el cielo se ven animadas por la caridad.

El cristiano “ha de ser verdaderamente humilde como la raiz escondida debajo de la tierra y
aspirar a la vez a esas grandes cosas que se llaman fe viva, firme esperanza, ardiente caridad
y union con Dios cada vez mas intima, pura y radiante. Asi se concilian ambos extremos
como la raiz del arbol, figura de la humildad, y las ramas que miran al cielo, y son simbolo
de la caridad; todas las virtudes estan en intima conexion y crecen juntas, como la raiz se
adentra mas y mas en la tierra al mismo tiempo que la rama va hacia arriba en busca de la
luz. Asi en el cuerpo mistico de nuestro Sefior se han de realizan las palabas que san Ledn
dice del mismo Salvador La humildad esta sostenida por la majestad, la debilidad por la
fuerza y lo que es mortal por lo eterno.” (Garrigou-Lagrange, Las tres edades de la vida

interior, p. 689)

-120 -



26.EL DON DE Si MISMOS

Ser discipulos de Jests implica un constante meditar en los misterios de la vida del Sefior,
uno de los mas grandes es aquel que vemos en el Getsemani, cuando en el Corazdn santisimo
de nuestro Redentor, en ese bendito palpitar de amor, Dios atrajo al hombre hacia Si en
libertad para sanar su interior y redescubrir la voluntad divina como el refugio seguro y la
via dulce que conducen a romper las cadenas que buscan atar la voluntad del hombre. Seguir
a Jesus, el Divino Maestro, ciertamente implica una serie de decisiones que tienen
repercusiones en toda nuestra historia personal, el buen ejercicio de la libertad nos dispone
poco a poco a acoger con docilidad aquello que el Padre ha pensado desde la eternidad para
nuestra salvacion y santificacion. Toda nuestra historia personal, donde vemos manifestarse
la debilidad propia de nuestra naturaleza caida, los temores que sentimos ante la seduccion
de las tentaciones, la gran capacidad que tenemos de cambiar y de direccionarnos hacia
aquello que bueno, noble y justo; las alegrias que vivimos al descubrir las bendiciones de
Dios en nuestro camino, la paz interior que experimentamos al hacer la voluntad de Dios,

todo eso constituye nuestra historia de salvacion.

Esa historia tiene un fin, si, toda nuestra vida tiene un propdsito, dar gloria a nuestro Dios,
por ello san Leén Magno nos invita en un famoso Sermén: “Cristiano, reconoce tu dignidad.
Puesto que ahora participas de la naturaleza divina, no degeneres volviendo a la bajeza de tu
vida pasada. Recuerda a qué Cabeza perteneces y de qué Cuerpo eres miembro. Acuérdate
de que has sido arrancado del poder de las tinieblas para ser trasladado a la luz del Reino de
Dios” (San Ledn Magno, Sermén 21, 2 - 3).

En Jesucristo descubrimos cudl es el verdadero sentido de nuestra libertad, ella existe para
acoger el don de Dios en nuestra vida, y el don de Dios, es un don de amor, y amor con amor
se paga, por lo que el modo de corresponder a ese amor oblativo es como un amor semejante,
por lo tanto nosotros también hemos de donarnos en amor a nuestro Dios, y es que amor saca

aamor

«Por causa de este bien de amor, los santos no se dejan aplastar por la tribulacion ni se desesperan
en la perplejidad ni se dejan aniquilar cuando los abaten, al contrario, su leve y momentanea
tribulacién de ahora produce en ellos una inconmensurable riqueza eterna de gloria. En realidad,
esta tribulacién presente se dice momentanea y leve, no por todos, sino por Pablo y por los que
son como él, porque poseen el perfecto amor de Cristo, derramado en sus corazones por el
Espiritu Santo» (ORIGENES, Comentario al Cantar de los cantares, Prélogo 2, 42)

-121 -



El “Don de si”, es un argumento presente en la espiritualidad cristiana de todos los
tiempos, tiene su fundamento en la misma invitacién que Cristo nos hace en el Evangelio:
“si alguno quiere venir en pos de mi, que se niegue a si mismo, tome su cruz y me siga.” (Mt
16, 24) o “Una cosa te falta: anda, vende lo que tienes, daselo a los pobres, asi tendrés un
tesoro en el cielo, y luego ven y sigueme” (Mc 10, 21). Darse totalmente al Sefior por la causa
del Reino significa imitar los sentimientos de su Corazén y su confianza absoluta en el Padre,
animado por la caridad del Espiritu Santo, es una donacion total en el amor de Aquel que nos
amo primero hasta el punto de poder decir con El “Padre, a tus manos encomiendo mi
espiritu” (Lc 23, 46)

Santa Teresa de Jesus, al comentar el Padre Nuestro, sitla este aspecto de la vida
espiritual en el marco de la tercera peticion, “hagase tu voluntad asi en la tierra como en el
cielo”, cuyo presupuesto base es la segunda, “venga a nosotros tu Reino”, pues por ella, seglin
explicado por la Doctora de la Iglesia, el alma tiene ya la capacidad de hacer la voluntad de
Dios, pues si no le fuera concedido previamente el Reino, el alma en su nada no lograria unir
su voluntad a la voluntad de Dios, el don de si entonces es un actualizar la potencia que tiene
el alma de hacer la voluntad de Dios (Cf. SANTA TERESA DE JESUS, Camino de Perfeccion,
XXXII)

Asi el ndcleo de esta donacion total, que propone como base la espiritualidad del
Sagrado Corazdn, no es otra cosa que el conformar nuestra voluntad con la voluntad de Dios,
imitando a Jesus que dijo “Padre, si quieres, aparta de mi este caliz; pero que no se haga mi
voluntad, sino la tuya” (Lc 22, 42) Fray Antonio Royo Marin O.P. dira que se trata de “una
amorosa, entera y entrafiable sumision y concordia de nuestra voluntad con la de Dios en
todo cuanto disponga o permita de nosotros” (A. RoYyo MARIN, Teologia de la perfeccion
cristiana, p. 627). En sus grados mas imperfectos, se llama resignacion cristiana, y en los

maés perfectos, santo abandono.

Ahora bien, el don de si se presenta como una necesidad dado que Dios no fuerza la
voluntad del hombre, ya que en el orden de su creacién ha dispuesto que éste sea libre, es
mas “exalta el valor y el poder de las facultades que ha puesto en nuestra naturaleza” (BEATO

MARIA EUGENIO DEL NINO JESUS, Quiero ver a Dios, p.371), y en esta oferta libre de la

-122 -



voluntad, no se pierde ni se desnaturaliza la misma pues, una vez ofrecida, por su caracter

inalienable, siempre queda en el hombre para que haga uso de ella.

De modo que el acto de donarse es un acto de amor y confianza en Dios, sumamente necesario
para que su gracia pueda obrar completamente en nosotros y seguir avanzando en el camino
de encuentro y unién plena EI. Es un eco de la desnudez espiritual que describira san Juan de

la Cruz (Subida al Monte Carmelo, 1, 13, 12) cuando habla del modo para no impedir al todo:

Cuando reparas en algo,

dejas de arrojarte al todo,

Porque para venir del todo al todo
Has de negarte del todo en todo

Y cuando lo vengas del todo a tener
Has de tenerlo si nada querer
Porque, si quieres tener algo en todo,
No tienes puro en Dios tu tesoro

Este don de nosotros mismos constituye el sacrificio mas perfecto que podemos hacer
ya que es un ofrecer en oblacion nuestra la inteligencia y la voluntad, que son lo mas
excelente que tiene el hombre puesto que son las facultades de su alma que lo hacen imagen

y semejanza de Dios. Asi buscamos imitar la suprema oblacién de Jesus.

«Toda la vida de Jesucristo esta encerrada entre dos miradas sobre el libro de los decretos divinos
que se relacionan con El: entre la oblacién silenciosa del comienzo, descubierta por la penetrante
mirada del profeta, y la consumacion final, relatada por el evangelista, no hay lugar mas que para
una ofrenda continua y un don total de si mismo a la voluntad de Dios» (Quiero ver a Dios,
p.375-376)

El don de si tiene ciertos efectos en el alma: agudiza el entendimiento, puesto que el
horizonte de su luz se vuelve mas amplio por la fe, comienza a ver por sobre las cosas
terrenas, se habilita a gracias mas altas y se profundiza el amor de amistad entrando en una
dulce intimidad con Dios, el alma camina con sencillez y libertad, por lo que su voluntad
cada vez es mas docil a la divina, le hace constante y le concede serenidad en todas sus

vicisitudes gozando de paz y alegria ain en medio de la tribulacién.

-123 -



«jOh hermanas mias, qué fuerza tiene este don! No puede menos, si va con la determinacién que
ha de ir, de traer al Todopoderoso a ser uno con nuestra bajeza y transformarnos en si y hacer
una unién del Criador con la criatura. Mirad si quedaréis bien pagadas y si tenéis buen Maestro,
que, como sabe por donde ha de ganar la voluntad de su Padre, enséfianos a como y con qué le
hemos de servir.

Y mientras mas se va entendiendo por las obras que no son palabras de cumplimiento, mas mas
nos llega el Seflor a si y la levanta de todas las cosas de aca y de si misma para habilitarla a recibir
grandes mercedes, que no acaba de pagar en esta vida este servicio. En tanto le tiene, que ya
nosotros no sabemos qué nos pedir, y Su Majestad nunca se cansa de dar. Porque no contento
con tener hecha esta alma una cosa consigo por haberla ya unido a si mismo (10), comienza a
regalarse con ella, a descubritle secretos, a holgarse de que entienda lo que ha ganado y que
conozca algo de lo que la tiene por dar...Y comienza a tratar de tanta amistad, que no sélo la
torna a dejar su voluntad, mas dale la suya con ella; porque se huelga el Sefior, ya que trata de
tanta amistad, que manden a veces -como dicen- y cumplir El lo que ella le pide, como ella hace
lo que El la manda, y mucho mejor, porque es poderoso y puede cuanto quiere y no deja de
querer.» (Santa Teresa de Jests, Camino de Perfeccion, 32, 11-12)

El Beato Maria Eugenio del Nifio Jesis enumera una serie de cualidades de esta
entrega total que no es sino la conformacion de la voluntad humana a la voluntad divina, a

saber: es absoluto, indeterminado y frecuentemente renovado.

Primero, comienza por afirmar que ha de ser absoluto, es decir hay que darse por
entero, “es una completa desapropiacion de si en beneficio de Dios” (Quiero ver a Dios,
p.377), la cual se percibird mas fuerte segun sean las aficiones que tenga el alma. Quizas el
primer acto que haya de cumplir serd el mas doloroso y significativo, sera el inicio de un
camino que habra de conducirle a la oblacién plena en Cristo. Toda desapropiacion es una
renuncia, que tiene como primer aspecto una entrega, un abandono confiado en Dios. Este

camino lleva a la perfeccidn en la propia vocacion y a la plenitud de su gracia.

En el fondo este proceso, encuentra su fundamento teoldgico en la union de la
naturaleza humana y la naturaleza divina en Jests, Verbo de Dios Encarnado, “puesto que en
Cristo su voluntad humana se encontraba desapropiada completamente, pues toda su
existencia y sus operaciones pertenecian perfectamente a la persona (divina) del Verbo”
(Quiero ver a Dios, p.378), ya que carente de pecado y gozante de la vision beatifica, el alma

humana se encuentra en perfecta armonia con el plan de Dios.

Ahora bien, en nosotros, esto se realiza no por connaturalidad con Dios sino en virtud
de la gracia que nos ha merecido Cristo y por la cual somos hijos en el Hijo, gozando por

participacion de la naturaleza divina.

- 124 -



Cuando lleg6 la plenitud del tiempo, envié Dios a su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo la ley,
para rescatar a los que estaban bajo la ley, para que recibiéramos la adopcion filial. Como sois
hijos, Dios envi6 a nuestros corazones el Espiritu de su Hijo, que clama: «jAbba, Padrel». (Gal 4,
4-6)

La oblacion que hacemos implica una participacion en el sacrificio de Cristo, para
ello es necesario pasar por una inmolacion, ;en qué acto concreto se manifestara? No lo
sabemos pues esto se va comunicando conforme se camina, por ello debemos estar dispuesto

a darlo todo y en cualquier modo, asi pasamos a la siguiente caracteristica del don de si

En segundo lugar, la donacion de nosotros mismos habra de ser indeterminada
(Cr.Quiero ver a Dios, p.379). Esta indeterminacion tiene una funcién protectora ante las
limitaciones conscientes que pudiésemos querer poner. Es comudn que las personas no se
resuelvan a las cosas de un modo definitivo. Generalmente no se parte de cero, alguna
determinacion previa hay, pero a través de la donacién total se lleva a otro plano, y es que,
naturalmente, el hombre por generoso que sea, tiende a establecer las cosas a su modo, siendo
en un inicio esta disposicion a donarse un tanto imperfecta, sin embargo Dios se abre paso
elevando la mirada del hombre y llevandole comprender que el modo humano de ver la
historia no siempre coincide con el divino como nos los recuerda por boca del profeta Isaias
“Porque mis planes no son vuestros planes, vuestros caminos no son mis caminos —oraculo
del Sefior—. Cuanto dista el cielo de la tierra, asi distan mis caminos de los vuestros, y mis

planes de vuestros planes (Is 55, 8-9)

Se trata de dejarse llevar por El porque la perfeccion esta en hacer su voluntad, “en la
parte que tenemos que realizar y en el puesto que debemos ocupar” (Quiero ver a Dios, p.380)
en tal modo de vivir la santa indiferencia en cuanto las propias preferencias optando siempre
por unirnos a lo que Dios pensado, asi el alma se ve siempre en la libertad de realizar

cualquier obra buena.

En tercer lugar, para garantizar el ejercicio de este don, ha de ser frecuentemente
renovado, asi se combate la precipitacion, se evita el volver a la propia voluntad en modo tal
de hacer de este acto uno cada vez mas intenso que sepa responder y adecuarse a las nuevas
exigencias que puedan ir surgiendo. Se crea asi una disposicion habitual que se hace efectiva

por la voluntad no obstante las contrariedades.

-125 -



«La ofrenda de si ha de elevarse sin cesar del alma como la expresién mas perfecta del amor y
como una incitacién continua a la misericordia divina; por esta ofrenda el alma respira y aspira
este don completo con apresuramientos y afirmaciones de su propia voluntad scémo reparar esta
actitud si no es volviéndose a dar mediante una ofrenda que aspira a ser completa y que cada vez
se hace mas humilde y mas desconfiada de si misma» (Quiero ver a Dios, p.382)

Para finalizar, conviene recordar que se nos ha dado un modelo también de esta
entrega, nuestra Buena Madre, la Bienaventurada Virgen Maria. En el dia de la anunciacion,
ella es modelo del don de si, pues en su fiat se recoge todo lo que se espera, ella en virtud de
su plenitud de gracia estaba bien dispuesta para acoger la misién que le seria dada por el
angel, tenia “todas sus energias sosegadamente dirigidas hacia la realizacion de la voluntad
de Dios” (Quiero ver a Dios, p.385). No pone ningun obstaculo para la realizacion del plan
de Dios, antes bien, lo Unico que pregunta en su sencillez era cobmo habria de avenir su
realizacion, no hay peticion de un momento de reflexién o preparacion, toda su vida estaba

ya dispuesta en la docilidad completa a Dios.

«...Nada hay, pues, que no aguante el que ama perfectamente. Al contrario, si no aguantamos
bastante mas la causa cierta es que no tenemos el amor que todo lo aguanta. Y si no sufrimos
pacientemente algunas cosas, es porque falta en nosotros el amor que todo los sufre. Y si en
nuestra lucha contra el diablo fallamos frecuentemente, no cabe dudar que la causa es nuestra
carencia de aquel amor que nunca fallay (ORIGENES, Comentario al Cantar de los cantares,
Prologo 2, 45)

- 126 -



27.EL REINADO SocCIAL DEL SAGRADO CORAZON

Llegado el final del afio litirgico comenzamos la Gltima semana del Tiempo Ordinario con
la Solemnidad de Cristo Rey del Universo, una fiesta que esta muy entrelazada con el
misterio del Corazdn de JesUs, es impresionante ver como a través de diferentes iniciativas
se ha buscado consagrar las diferentes naciones a su Sagrado Corazén, incluso el Papa Leon
XIIT realizaria una consagracion del “Género Humano” al Corazén del Salvador ;Como

comprender esto? ;No es acaso esto lo que se llama el Reinado social del Corazon de Jesus?

La Solemnidad que instituyd Papa Pio XI a inicios de siglo XX, justo cuando la primera
guerra mundial evidencié la caida de grandes imperios que cedieron luego del desgaste del
conflicto, recalca que aunque los imperios y reinos de este mundo nacen y perecen, el reinado
de Jesucristo, Nuestro Dios y Sefior, es eterno, no perece, Cristo vence, Cristo imperay Cristo

Reina Siempre.

Jesucristo, es el origen, el centro y el fin de todo nuestro itinerario de vida, y de la humanidad
entera. Proclamar a Cristo Rey nuestro, es proclamar su soberania, su gobierno, su Sefiorio
sobre nosotros. Sefiorio que se adquirié en el madero de la Cruz ya que El nos ha rescatado

ahi de las tinieblas del pecado y de muerte.

Jesus es rey, pero no a la manera de un gobernante despotico y mezquino, sino a la manera
del Buen Pastor que da la vida por sus ovejas. Nuestro Rey se nos revela en la hora de su
Pasion, llevando por corona unas espinas, por cetro unos clavos, por tunica nuestra piel y por
trono la cruz. Este rey nos ensefia que el verdadero poder esta en el servicio, con cuantas
atenciones y cuidados describe el profeta Ezequiel en unos versiculos hermosos la actitud del
Sefior que sale como Pastor solicito a buscar a cada una de sus ovejas, busca a la perdida,
venda a la herida, cura a la enferma, congrega a la dispersas, cuida de las fuertes y las conduce
al aprisco a donde podran descansar y alimentarse de verdes pastos. El verdadero reinado es

el del amor que el ejerce en nuestros corazones.

El, viendo que éramos indigentes, que no tenfamos nada, que andabamos errantes por el
camino de la vida, que viviamos sumidos en el pecado y sus consecuencias, ha salido a
nuestro encuentro y nos ha rescatado, nos ha dado no s6lo un nuevo modo de ver la vida

desde la fe, sino que nos ha dado la gracia para poder combatir; y no obstante ain hoy

- 127 -



experimentamos la debilidad propia de nuestra condicion humana a pesar de los continuos
propodsitos de enmienda que realizamos, El no desdefia salir nuevamente por nosotros hasta
que le sigamos de modo definitivo a Aquel aprisco de paz eterna donde como un s6lo rebafio

descansaremos junto a El.

Cuando nifios todos anhelamos estar junto a mama o junto papa que nos cuidan y nos aman,
cuando somos mas grandes anhelamos pasar largos ratos en compafiia con nuestros amigos
jugando, conversando, riendo, teniendo aventuras o simplemente estando juntos; cuando
somos mayores buscamos pasar largos ratos junto a aquella persona amada a la que nos
hemos querido entregar totalmente y con la cual decidimos tomar un dia la decision de formar
una alianza para toda la vida 'y formar una familia, cuando somos ancianos buscamos gozar
de la presencia de aquellos amados nuestros con los que convivimos por tanto tiempo y por
los que desgastamos nuestras vidas, cuando finalmente llegue la Gltima hora, el momento
supremo de dejar este mundo, ¢jacaso no Se estremecerd nuestro corazon cuando nos
encontremos definitivamente con el Amor de nuestras vidas para entrar definitivamente en

la gloria de su Reino?

«De todos los que han nacido de nuevo en Cristo, el signo de la cruz hace reyes, la uncién del
Espiritu Santo los consagra como sacerdotes, a fin de que, puesto aparte el servicio particular de
nuestro ministerio, todos los cristianos espirituales y que usan de su razén se reconozcan
miembros de esta raza de reyes y participantes de la funcién sacerdotal. ¢Qué hay, en efecto, mas
regio para un alma que gobernar su cuerpo en la sumision a Dios? Y ¢qué hay mas sacerdotal
que consagrar a Dios una conciencia pura y ofrecer en el altar de su corazén las victimas sin
mancha de la piedad?» (San Leén Magno, serm. 4, 1).

Nuestro Rey, es un rey de amor, reina en nuestros corazones con la fuerza soberana de la
Misericordia que abrotado de la hoguera inmensa de caridad que es su Sagrado Corazon, El
que nos ha tratado con tanta solicitud y cuidado busca que su amor produzca frutos de vida
eterna en nuestras vidas. Aquel que ama procura el bien a su amado, pero ;qué bien
podriamos dar nosotros al Autor de todo Bien? ¢que podriamos darle a Dios que El no posea
ya? Santa Catalina de Siena nos ensefia que para poder corresponder a su amor Dios nos ha
dado al préjimo, identificAndose sobre todo con aquellos que son despreciados por la
sociedad. De ahi que aquel que dice amar a Dios ha de amar al projimo. De ahi la razon de
ser de que en Juicio Final, en aquel supremo examen de la Gltima hora donde todo lo oculto
sera revelado, nuestro Rey y soberano nos examinara en el amor, como decia san Juan de la

Cruz.

- 128 -



“Vengan benditos de mi Padre, reciban el reino preparado para ustedes desde la creacion del
mundo. Vengan, ustedes que han amado a los pobres y a los extranjeros. Vengan, ustedes que
han permanecidos fieles a mi amor, porque yo soy el amor. Vengan, ustedes los pacificos, porque
yo soy la paz. Vengan, benditos de mi Padre, tomen posesion del reino preparado para ustedes.

No han rendido homenaje a la riqueza, sino que han dado limosna a los pobres. Han sostenido
a los huérfanos, ayudado a las viudas, han dado de beber al que tenia sed y de comer al que tenia
hambre. Han acogido a los extranjeros, vestido al que estaba desnudo, han visitado al enfermo,
consolado a los presos, acompafado a los ciegos. Han guardado intacto el sello de la fe y se han
reunido con la comunidad en las iglesias. Han escuchado mis Escrituras deseando mi Palabra.
Han observado mi ley dia y noche y han participado en mis sufrimientos como soldados valientes
para encontrar gracia ante mi, vuestro rey del cielo. Vengan, tomen en posesion el reino
preparado para ustedes desde la creacion del mundo. He aqui que mi reino esta preparado y mi
cielo esta abierto. He aqui que mi inmortalidad se manifiesta en toda su belleza. Vengan todos,
reciban en herencia el reino preparado para ustedes desde la creacién del mundo”

(San Hipdlito de Roma (homilia atribuida), Tratado sobre el fin del mundo 41-43)

Los bautizados conformamos el reino sacerdotal de Cristo, y como tales, buscamos con
sacrificios agradables a El transformar la realidad, transformar nuestra sociedad, comenzando
por nuestras vidas, “nada cambia tanto como cuando yo cambio primero”, y es en esa

conversion que el Reino se va extendiendo, asi lo entendieron los primeros cristianos.

“Que el ojo no mire nada malo, y ha tenido lugar un sacrificio; que la lengua no diga nada
vergonzoso y ha acontecido una ofrenda; que la mano no haga nada contrario a las leyes, y ha
sucedido un holocausto. Esto no es suficiente, sin embargo, es necesario ademas que nosotros
hagamos buenas obras para que la mano haga limosna, la boca alabe a los ofendidos, y el oido
escuche constantemente las lecturas divinas” (san Juan Criséstomo)

Las transformacion de la sociedad comienza por la conversion del corazon, de modo que
nuestras colaboracion a la extension de la justicia y la paz de Cristo no sea simplemente algo
superficial sino que se encuentre arraigado en la experiencia un encuentro personal de amor
con El. Por eso el Reino de Cristo no es de este mundo como le dijo a Pilatos en medio de la

Pasion.

La Iglesia en cuanto continuadora de la mision de Cristo en la historia no puede dejar ensefiar,
regir y conducir a los hombres la felicidad eterna propia del Reino de los cielos, el amor del
Corazon de Jesus le interpela a ir recordar a todos aquellos que tienen un rol de autoridad que
hay un supremo juez al cual habran de rendir cuentas de sus acciones, y recuerda a los
cristianos en general que el Sefior ha de reinar en su inteligencia cada vez que con fe asienten
a las verdades reveladas y a la doctrina de Cristo; ha de reinar en su voluntad, cada vez que

hacen de la fe creida una vida en Cristo, que es lo mismo que decir una fe vivida; ha de reinar

-129 -



en el corazon, nunca anteponiendo ningun afecto terreno al Sefior sino amarlo a El por sobre
todas las cosas; ha de reinar también en el cuerpo el cual es el mejor aliado en el combate

espiritual para la santificacion del hombre.

El reinado de amor de Jesucristo nos mueve a la solidaridad fraterna, a buscar que las
estructuras sociales en las cuales participamos se vean permeadas por las busqueda del bien
integral de la persona, un cristiano debe “salar” ¢ “iluminar” todos los ambientes en los que
se mueve. Al contemplar a Aquel que elevado en la Cruz fue atravezado por la lanza,
recordamos que El congrega a todos los hombres hacia si, su amor tiene un destino universal,
y debe llegar a favorecer la construccion de la verdadera amistad social y fraternidad
universal que tanto nos ha hablado el Papa Francisco en su enciclica Fratelli Tutti, el amor
provoca la apertura de salir al encuentro del otro como Cristo lo hizo con nosotros, dicha
apertura construye lazos que vividos desde la caridad, transforma las sociedades. El
Magisterio social que se ha constituido a lo largo del tiempo bebe del amor del sacrificio de

Cristo en el Calvario, afirmara el Santo Padre que:

“Todos los compromisos que brotan de la Doctrina Social de la Iglesia «provienen de la caridad
que, segun la ensefianza de Jesus, es la sintesis de toda la Ley (cf. Mz 22,36-40)». Esto supone
reconocer que «el amor, lleno de pequefios gestos de cuidado mutuo, es también civil y politico,
y se manifiesta en todas las acciones que procuran construir un mundo mejor». Por esa razon, el
amor 1o sélo se expresa en relaciones intimas y cercanas, sino también en «las macro-relaciones,
como las relaciones sociales, econdémicas y politicasy.

Esta caridad politica supone haber desarrollado un sentido social que supera toda mentalidad
individualista: «La caridad social nos hace amar el bien comun y nos lleva a buscar efectivamente
el bien de todas las personas, consideradas no sélo individualmente, sino también en la dimension
social que las une». Cada uno es plenamente persona cuando pertenece a un pueblo, y al mismo
tiempo no hay verdadero pueblo sin respeto al rostro de cada persona. Pueblo y persona son
términos correlativos. Sin embargo, hoy se pretende reducir las personas a individuos, facilmente
dominables por poderes que miran a intereses espurios. La buena politica busca caminos de
construccién de comunidades en los distintos niveles de la vida social, en orden a reequilibrar y
reorientar la globalizacion para evitar sus efectos disgregantes.

A partir del «amor social» es posible avanzar hacia una civilizacién del amor a la que todos
podamos sentirnos convocados. La caridad, con su dinamismo universal, puede construir un
mundo nuevo, porque no es un sentimiento estéril, sino la mejor manera de lograr caminos
eficaces de desatrollo patra todos. El amor social es una «fuerza capaz de suscitar vias nuevas para
afrontar los problemas del mundo de hoy y para renovar profundamente desde su interior las
estructuras, organizaciones sociales y ordenamientos juridicos»” (Fratelli Tutti, 181-183)

Asi pues es maravilloso ver como una auténtica espiritualidad el Corazon de Jesus no hace

salir del peligro del “ensimismamiento” o del “intimismo”, nos debe volver agentes capaces

- 130 -



de transformar la sociedad en la que vivimos, la reparacion que ofrecemos al Sagrado
Corazon de JesUs parte de la oracion y se transforma en obras de misericordia que deben
llevar buscar sanar las heridas de una sociedad marcada muchas veces por las consecuencias
del pecado, si en el mundo las fuerzas del mal llegan a formar “estructuras de pecado” los
cristianos en el amor del Corazdn de Jesus nos sentimos interpelados a reparar ese mal
generando estructuras de amor, con las cuales continuemos anunciar “El tiempo se ha
cumplido y el Reino de Dios esta por llegar; conviértanse y crean en el Evangelio.” (Mc 1,

15)

-131 -



28.EN VOS CONFIO

La espiritualidad del Corazon de Jesus, es un camino en el cual vamos abandonandonos cada
vez a mas a nosotros mismos para tenerle sélo a El por nuestro tesoro, nos lleva a vivir
confiados en su amor y su bondad, sabiendo que en su infinita misericordia no busca sino
solo prodigarnos el bien. Razén por la cual a cada paso del camino hemos de aprender a
confiar mas y mas en El. Asi pues meditaremos tres ejercicios de confianza en el Sefior: en

vos confio, amor de conformidad y abrazando la Cruz.

Existe un pasaje precioso dentro del Sermon de la Montafia en el Evangelio de san Mateo,
gue a muchos se nos recuerda sobre todo cuando andamos muy agitados por alguna situacion,
cuando nos encontramos como sofocados porque queremos resolver todas las cosas de una
vez, porque tenemos prisa en que las situaciones adversas pasen, quisiéramos ser un
superatleta que lanzandose a la pista de la carrera de obstaculos, quisiera saltarlos todos de

una vez.

Hemos escuchado tantas veces ese pasaje, 0 lo hemos citado tantas veces, sobre todo
hablandole a los jovenes para calmar sus impetus, que ya hasta se nos pasa desapercibido. Es
un pasaje tan conocido, tan profundo y que ensefia una verdad sumamente sencilla'y que nos

pasamos por alto.

En los dias en que el futuro se nos presenta como una realidad muy distante, en que no
sabemos cuando va a terminar una situacion que no podemos controlar, y que nos lleva a
mirar el pasado con nostalgia de todo lo que podiamos hacer hasta hace poco, este pasaje se
nos presenta como una luz en el camino para no sucumbir ante la tristeza que merodea el

ambiente y que poco a poco va consumiendo a algunos.

El pasaje tan precioso y consolador, tan sencillo y clarificador, fue pronunciado por Jesus
ante las multitudes, y cuanto bien nos haria situarnos con aquellas personas al pie de la
montafia, podriamos imaginarnos como las ovejas en un dia claro que suben la montafia
guiadas por su pastor en busca de alimento, el pastor las lleva a un pastizal frondoso y verde,

comida propicia y segura, en un lugar de paz y sosiego.

-132 -



¢Qué nos dices Jesus? ;,qué nos dices oh buen pastor nuestro? ;qué palabra dulce y suave nos
quieres revelar para calmar nuestros corazones inquietos? Hagamos silencio, callemos y

prestemos atencion, Jesus va hablar:

“...no estén agobiados por su vida pensando qué van a comer, ni por su cuerpo pensando con
que se van a vestir. ;No vale mas la vida que el alimento, y el cuerpo que el vestido? Miren
los pajaros del cielo: no siembran ni siegan, ni almacenan y, sin embargo, su Padre celestial
los alimenta. ¢{No valen ustedes mas que ellos? ¢Quién de ustedes, a fuerza de agobiarse,
podra afiadir una hora al tiempo de su vida? ¢Por que se agobian por el vestido? Fijense como
crecen los lirios del campo: ni trabajan ni hilan. Y les digo que ni Salomon, en todo su fasto,
estaba vestido como uno de ellos. Pues si a la hierba, que hoy esté en el campo y marfiana se
arroja al horno, Dios la viste asi, ;no hard mucho mas por ustedes, gente de poca fe? No
anden agobiados pensando qué van a comer, 0 qué van a beber, 0 con qué se van a vestir.
Los paganos se afanan por esas cosas. Ya sabe su Padre celestial que tienen necesidad de
todo eso. Busquen sobre todo el reino de Dios y su justicia; y todo esto se les dara por
afiadidura. Por tanto, no se agobiéis por el mafiana, porque el mafiana traera su propio agobio.
A cada dia le basta su afan.” Mt 25, 34

iOh abismo de sabiduria infinita! Que verdades tan claras y luminosas, pero que tantas veces
nos pasamos por alto. Dos grandes ensefianzas a tener presentes en tiempos de tribulacion,
primero: considera cristiano que no estas sumergido en el caos y confusién, confia en tu Dios
y Sefior, confia en su Divina Providencia, es tu Creador quien lleva el gobierno del mundo.
Segundo, considera cristiano cdémo por mas que te afanes no puede agregar una hora al dia,
solo es posible vivir un dia a la vez, no te pierdas la vida preocupandote excesivamente por
un futuro que aun no llega y que ni siquiera sabes si llegara, aprovecha hoy para acercarte a

tu Sefior y veras como el mafiana te hablara también de ElI.

JesUs nos recuerda estas verdades para que confiemos en el Padre y nos lancemos en la
busqueda de todo lo que aproveche para alcanzar su Reino, porque ¢qué es el Reino de los
cielos sino la herencia que nos ha sido prometida? Confianza en el que nos ama para que nos

lancemos a lo que de verdad importa.

- 133 -



San Vicente de Paul, comentando en una carta (21 -02-1659) este pasaje escribira:

“«Busquen el Reino de Dios y su justicia; lo demas se les dara por afiadidura»... Se dice,
pues, que hay que buscar el reino de Dios. «Busquen», no es mas que una palabra, pero me
parece que dice muchas cosas. Quiere decir... trabajar incesantemente para el reino de Dios
y no permanecer en un estado flojo y parado, poner atencion al interior para que esté bien
regulado, pero no al exterior para divertirse... Buscar a Dios en ustedes, porque san Agustin
confiesa que mientras le busco fuera de él, no le encontrd. Busquenlo en su alma que le es su
agradable morada; es en ese fondo donde quedan establecidas todas las virtudes que sus
siervos intentan practicar. La vida interior es necesaria, es preciso tender a ella; si la
descuidamos, faltamos a todo... Busquemos ser personas de interioridad... Busquemos la

gloria de Dios, busquemos el reino de Jesucristo...

«Pero [me diran], hay tantas cosas que hacer, tantos trabajos en casa, tantos lugares de trabajo
en la ciudad, en el campo... hay trabajo en todas partes; ¢es preciso pues dejarlo todo tal cual
estd para no pensar sino en Dios?» No, sino que es necesario santificar esas ocupaciones
buscando a Dios en ellas, y hacerlas mas para encontrarle a él que para verlas hechas. Nuestro
Sefior quiere que, ante todo, busquemos su gloria, su reino, su justicia, y para ello quiere que
construyamos nuestro capital, con la vida interior, con la fe, con la confianza, con el amor,
con ejercicios religiosos..., con trabajos y sufrimientos, a la vista de Dios, nuestro soberano
Sefior... Una vez establecidos en esa busqueda de la gloria de Dios, podemos estar seguros

de que el resto vendra por si solo.”

La confianza es una caracteristica de la virtud de la esperanza, ésta por definicion, es una
disposicién buena, firme y estable que Dios nos concedi6 el dia de nuestro bautismo por la
cual anhelamos el Reino de los cielos como nuestra felicidad suprema y confiamos en que
no nos faltaran los auxilios necesarios para alcanzarla. Todo lo contenido en esta definicion
lo encontramos en ese pasaje precioso, sencillo y claro del Sermdn de la montafia y que

condesamos en esa jaculatoria maravillosa “En vos confio”

-134 -



29. AMOR DE CONFORMIDAD

En la vida del hombre los problemas del dia a dia sino se tratan con serenidad muchas veces
terminan por consumir sus energias, dejarse llevar por la preocupacion sin encauzar
rectamente las cosas a la solucion de los problemas puede llevar a una persona no sélo a
desconcentrarse en lo que deberia de ocuparlo, madxime cuando se tratan de cosas que no son
previsibles al cien por ciento y que atentan contra la vida. El instinto de autoconservacion
nos puede llevar ciertamente a buscar soluciones a las problematicas cuando es regulado por
larazon, pero cuando se deja llevar por nuestra sensibilidad concentrdndose mas en el panico
ante la situacion que no se puede resolver que esforzandose por buscar tratar aquello que si

se puede atender, puede ser catastrofico.

En su libro Como suprimir las preocupaciones y disfrutar de la vida, el renombrado autor y
conferencista Dale Carnegie, explica éste fendmeno de muchas maneras, asi como también
expone diferentes vias para tratar de gestionar esos momentos que a muchos generan
ansiedad, es interesante que en su investigacion él habla de un método para tratar estos
eventos, algunos lo consideraran un tanto fatalista, pero que ha dado resultados satisfactorios

en varias ocasiones.

El método consiste en tres pasos muy sencillos, primero, preguntarse “;qué es lo peor que
puede sucederme ante esta situacion?”’; segundo, prepararse para aceptarlo, si ello es
necesario; tercero, tranquilamente proceder a mejorar lo peor. El cuenta el ejemplo de
William Carrier, este era un trabajador de la compariia de fundicion Bufalo Forge de Nueva
York, en una ocasion se le asigné una tarea de instalar un mecanismo que limpiase las
tuberias de gas de una empresa que habia contratado sus servicios, el mecanismo era nuevo,
probado sélo una vez y en condiciones diferentes a las que habia donde estaba siendo
instalado, los imprevistos no tardaron en surgir, las cosas no funcionaron como se esperaba
y no pudieron cumplir los términos de la garantia, las cosas fallaron, habia fracasado en su
trabajo. EI no sabia que hacer, habia sido el responsable de aquella situacion, tuvo tantas
preocupaciones que empezé a enfermar del estomago y de los intestinos, asi como también

padecié muchisimo insomnio, fue entonces que descubri6 la técnica de la que habldbamos.

-135-



Este método es muy interesante y util, primero, preguntarse “;qué es lo peor que puede
sucederme ante esta situacion?”’; segundo, prepararse para aceptarlo, si ello es necesario;

tercero, tranquilamente proceder a mejorar lo peor.

Su éxito radica, en que una vez se acepta lo peor como un posible futuro, lo que realmente
se estd haciendo es enfrentando el miedo de frente. Por lo que se le quita autoridad al
pensamiento recurrente que tanto turba el interior del hombre. Si, es que el peligro de las
preocupaciones que no se saben encarrilar es que nos hacen perder de vista nuestro verdadero

horizonte.

A este método le hace falta algo que al hombre de fe le sirve todavia de un modo muy superior
para enfrentar los problemas de la vida sin perder la paz interior, ;el qué?, una esperanza que
no traiciona. Si querido hermano, mientras todos temen la muerte como el final més tragico
que alguien pueda tener, el hombre de fe sabe que esto es simplemente un instante de la vida,
lo més importante es lo que viene después, la herencia prometida, entrar en la presencia de

Dios en el cielo y la felicidad eterna junto a El.

Por eso el justo Job, cuando es cuestionado por su confianza en Dios en medio de las
situaciones mas adversas que vivia decia, “Aunque me mate, yo esperaré, quiero defenderme
en su presencia; con eso me daria por salvado, pues el impio no comparece ante EI.” (Job 13,
15-16) Por eso la madre que ve padecer a sus siete hijos por no sacrificar a los idolos en el
libro de los Macabeos les anima a suftrir el martirio diciendo “«Y0 no sé cOmo aparecieron
en mi seno: yo no les regalé el aliento ni la vida, ni organicé los elementos de su organismo.
Fue el Creador del universo, quien modela la raza humana y determina el origen de todo. El,
por su misericordia, les devolvera el aliento y la vida, si ahora los sacrifican por su ley» (2
Mac 7, 22-23) Por eso con audacia san Pablo llegara a decir “estoy convencido de que ni
muerte, ni vida, ni angeles, ni principados, ni presente, ni futuro, ni potencias, ni altura, ni
profundidad, ni ninguna otra criatura podra separarnos del amor de Dios manifestado en

Cristo Jesus, nuestro Sefior”. (Rm 8, 38-39)

Y es que para el cristiano mas importante que la muerte o la vida, que la salud o la
enfermedad, més importante que riqueza o pobreza, mas importa es hacer la voluntad de
Dios, eso es lo que san Francisco de Sales llegard a llamar el “amor de conformidad”,

sabiendo gque Dios busca siempre nuestro bien como amigo, nosotros nos conformamos a su

- 136 -



voluntad con entera confianza, el santo pondra un ejemplo sencillo, dird “si no busco mas
gue agua pura ¢que me importa que me sea presentada en vaso de oro o en vaso de cristal,
dado que en cualquiera de los casos no tomaré sino agua? Hasta preferiré el vaso de cristal
por tener el propio color del agua, que se ve dentro de él mejor. ¢qué importa que la voluntad
de Dios se me presente en tiempo de tribulacién o en tiempo de consuelo, si tanto en uno
como en otro no busco ni quiero méas que esa santa voluntad, la cual aparece tanto mas vistoso
cuando alli no hay otra belleza fuera del santisimo y eterno beneplacito?” (Tratado del Amor

de Dios IX, 4)

Retomando la idea inicial y buscando elevarla a un plano de fe podriamos formular una buena
estrategia para nosotros en tiempos de crisis, considera, primero, ¢cual es la realidad a la que
me estoy enfrentando objetivamente aqui y ahora? No lo que imagino, no lo que temo, no no
no, aqui y ahora ¢qué estoy viviendo?; segundo ¢qué seria lo peor que podria sucederme si
fuese necesario? Y realmente considera que es lo peor que te puede pasar, ¢la enfermedad?
¢la muerte del cuerpo? Eso es s6lo un instante de la vida que no durara eternamente, aquello
de que todo en la vida tiene solucion menos la muerte es falso, porque Cristo ha resucitado y
nosotros resucitaremos con El, Jesus es la solucion de Dios. Una vez abrazamos la idea de lo
gue nos pudiera pasar, pasemos a lo tercero, ;qué puedo hacer para mejorar mi situacion
actual en vistas a mi horizonte final, la vida eterna, la gloria de Dios? o lo que es lo mismo

¢cOmo puedo ser santo en esta situacion?

- 137 -



30.ABRAZANDO LA CRUZ

Santa Teresa de Lisieux, conocida mas popularmente como santa Teresita, es una joven
francesa que muri6 en 1897 a una edad que muchos considerarian muy tierna, tan sélo tenia
24 anos, fallecié en medio de grandes dolores a causa de tuberculosis, sin embargo como a
todos los hombres, ella también vivié la realidad del sufrimiento a lo largo de su corta vida.
Esta religiosa del Carmelo no obstante su juventud fue declarada en 1997 Doctora de la
Iglesia en, es decir como una santa cuya sabiduria eminente es propuesta para la
consideracion de todos los fieles, particularmente su doctrina contempla el amor
misericordioso de Dios, su camino de santidad ha venido a Ilamarse el de la infancia
espiritual, de muchas maneras ella con una gran claridad y sencillez ilumina el camino de fe

de los hombres.

Sobre el tema del sufrimiento en particular ella tiene unos textos audaces, que a muchos
podrian dejar perplejos, por ejemplo en una carta dirigida a una tia con ocasién de su
cumpleaios escribira: “Esta mafiana, en la comunidn, he pedido mucho a Jesus que la colme
de sus alegria. jAy, no es eso precisamente lo que El nos esta enviando desde hace algin
tiempo! Es la cruz, solo la cruz, lo que El nos ofrece para descansar...Si yo fuera la inica
que sufriese, querida tia, no me importaria; pero sé muy bien hasta que punto ustedes
comparten nuestro dolor. Yo quisiera, en este dia de su santo, quitarle todas las tristezas y
cargar sobre mi todas sus penas. Asi se lo pedia hace un momento a Aquel cuyo corazon late
al unisono con el mio; y comprendi que lo mejor que El podia darnos era el sufrimiento, que
no lo da mas que a sus amigos predilectos. Y esta respuesta me hacia ver que no estaba siendo
escuchada, pues veia que Jesis amaba demasiado a mi querida tia para quitarle la cruz...”
(Carta 67, 18 de noviembre de 1888)

La pregunta sobre el sufrimiento ciertamente es un misterio, es algo propio de todo ser
humano atravesar por él en mayor o menor medida “de una forma o de otra, el sufrimiento
parece ser, y lo es, casi inseparable de la existencia terrena del hombre.” (Salivifici Doloris
3), hay sufrimientos pasajeros y otros que se prolongan en el tiempo incluso a lo largo de
toda la vida. “lo que expresamos con la palabra " sufrimiento " parece ser particularmente
esencial a la naturaleza del hombre. Ello es tan profundo como el hombre, precisamente

porque manifiesta a su manera la profundidad propia del hombre y de algtin modo la supera.

- 138 -



El sufrimiento parece pertenecer a la trascendencia del hombre; es uno de esos puntos en los
que el hombre estd en cierto sentido " destinado " a superarse a si mismo, y de manera

misteriosa es llamado a hacerlo” (Salvifici doloris 2)

En clave cristiana los sufrimientos los leemos a la luz de la Cruz de Jesucristo, en su Pasion
y Muerte se condensan los dolores de toda la humanidad, y es que recordemos que al asumir
nuestra naturaleza humana se hizo semejante a nosotros en todo menos en el pecado, y lo
mas grande de todo esto fue que por esos sufrimientos hemos sido redimidos. Lo dice a los
discipulos camino de Emaus cuando estos bajaban acongojados y estupefactos ante la muerte
cruel que padecio, pues le lanzo la pregunta retorica: “¢NO era necesario que el Mesias

padeciera esto y entrara asi en su gloria?” Lc 24, 26

No podemos evitar todos los problemas que nos llegan, no podemos evitar el sufrir en tantas
ocasiones, el punto esta en qué hacemos con ese sufrimiento, ¢lo asumimos? ¢lo iluminamos
a la luz de Cristo crucificado dandole un sentido? ¢recordamos aln que uniendo esos dolores

a la Cruz del Sefior estos adquieren un valor redentor?

Las palabras de santa Teresita que citdbamos al inicio son sumamente iluminadoras en este
sentido, ella habla de que Cristo concede la gracia de padecer con El a sus amigos mas
intimos, de hecho en alguna ocasion la santa llegara a afirmar que nunca estamos tan unidos
a Cristo como cuando estamos en la Cruz con EI. Y es que al entregar su vida en el Calvario
el Salvador del mundo realizo el acto de amor mas grande que alguien ha podido hacer por
toda la humanidad, por ello quien ilumina sus sufrimientos a la luz de la Cruz, esta uniéndose
de un modo intimo a ese supremo acto de amor, esta amando con el mismo amor del Corazén
de Jesus. De ahi que tantos santos, y especialmente los martires, se gloriaban y maravillaban
de poder sufrir por y con El. Ya lo decia san Pablo “Ahora me alegro de mis sufrimientos por
vosotros: asi completo en mi carne lo que falta a los padecimientos de Cristo, en favor de su

cuerpo que es la Iglesia” (Col 1, 24)

Habitualmente ante la sola idea de sufrir todos huimos, nuestra carne parece no tolerarlo,
tememaos lo que pueda suceder, y sin embargo no lo podemos evitar, llegard, por ello cuando
se presenten esas situaciones de dolor lo primero que nos ayudard a tratar con ellas sera:

asumirla.

- 139 -



Bien lo decian los Padres de la Iglesia, aquello que no es asumido no puede ser redimido,
ellos lo decian hablando de la maravilla que es el hecho de que Cristo asumiera nuestra
naturaleza humana, asumiera un cuerpo y un alma humanos, para poder redimir al hombre

en su totalidad.

Ese principio cristolégico es importantisimo en el camino de conversion y de sanacion
interior de la persona. Mientras mas nos neguemos a reconocer que existe un sufrimiento no
encontraremos la paz. Hay personas que llegan a tales puntos en su negacion que terminan
bloqueando de su mente situaciones dolorosas del pasado, sea porque ellos fueron los autores
de un mal terrible o porque fue perpetrado contra ellos un mal terrible, perciben aquello como
demasiado duro para ser afrontado entonces al bloquearlo crean una falsa realidad, y digo
falsa porque los efectos de aquella situaciones tarde o temprano se manifiestan. Ciertamente
este caso merece atencion de especialistas de la ciencia de la psicologia para poder
desbloquear esa situacion y poder progresar. En todo caso, sea mas o menos complicado, el
punto de partida es el mismo, siempre se ha de reconocer la presencia de esa situacion para

asumirla y luego tratarla.

A veces los sufrimientos vienen por consecuencias de nuestras decisiones otras por
consecuencia de las decisiones de otros, y en ocasiones no lograremos encontrar respuesta
de su origen, sin embargo no obstante esto, siempre podemos iluminarlos con la Cruz de
Cristo, ¢cdmo se hace esto? asumiendo los sufrimientos tal y como Cristo lo hizo en su
Pasion, El no protestaba, no se quejaba, no tomaba venganza, no era indiferente, ante los
insultos no respondia con otra cosa igual, ofrecia sus dolores para la salvacion de la
humanidad, el entrego su vida perdonando a los que le provocaban todos esos suplicios (y
en todos ellos nos encontrabamos nosotros representados), y no sélo eso, aunque haber
recibido su perdén hubiera sido bastante, EI no se quedo ahi, sino que incluso nos justifico,

porque no dijo s6lo “Padre perdénalos” sino que agrego “porque no saben lo que hacen”.

iAbismo de misericordia infinita! jDulce amor! jMagnanima entrega! Cristo nos ensefi¢ el
camino hacia el cielo, y este pasa necesariamente por la Cruz. ;Cémo la asumes cuando se
hace presente en tu vida? ¢Imitas al Divino Maestro? recordemos que al pasar por el crisol
de los sufrimientos, somos purificados de nuestros egoismos, de nuestras miserias, SOmos

liberados de las miradas estrechas y caminamos en pos de algo mucho mas grande, incluso

- 140 -



podemos consolar el Corazén de Cristo améandolo en lugar de aquellos que lo han rechazado
y deciden no ha amarle. La Cruz nos hace morir de modo misterioso a nuestro hombre viejo
para vivir a la altura de la vocacion del hombre nuevo, de hijos de Dios, el cristiano no sufre
por sufrir, el hombre no es masoquista ni Dios es un séadico, no, y porque la Cruz no es un
fin en si mismo, ella es la antesala de la Resurreccion. Por eso la Cruz nos lleva a la verdadera

paz que se vive en el amor a Dios.

Si estamos unidos a Cristo crucificado en la tierra, cuanto mas gozaremos de El en el cielo.
“Bienaventurados los afligidos, porque ellos seran consolados” dice el Sefior en una de las
bienaventuranzas. De ahi que tantos santos amaran sufrir, no por el hecho del dolor mismo,
sino porque sabian que se encontraban mas unidos a Cristo, y si eso comenzé de un modo
especial en la tierra, cuanto mas sera cuando entren en la gloria del Cielo. ¢{No es entonces

abrazar nuestra Cruz uno de los medios para mejor unirnos al amor del Corazén de Jesus?

- 141 -



A MODO DE CONCLUSION...VVOLVIENDO AL CORAZON DE JESUS

Hemos recorrido largo y tendido una meditacion sobre el Sagrado Corazon, Historia,
Liturgia, Magisterio, Santos, Doctrina, Sacramentos, Ejercicios de Confianza, etc. hasta
Ilegar al punto de ver como ilumina nuestra vida espiritual, ante todo esto no podemos sino
maravillarnos de los tesoros que este Divino Corazdn nos presenta, este texto no ha querido
ser sino unas breves consideraciones a tener cuenta al meditar el Misterio de su amor, muchos
han escrito méas detallado y mejor, pero nada como asomarnos a esa herida de su costado
abierto para rendirnos en homenaje de amor a EI. Con todo esto me parecen muy ciertas unas

palabras del P. Jean Croisset s.j. que decia ya hace muchos afios:

“Nadie se puede aplicar a conocer a Jesucristo, sin que luego halle en El todo lo que hay de
amable en las criaturas, ya sean racionales, ya sean destituidas de razon: cada uno tiene su
atractivo para amar: unos son llevados de una hermosura grande, otros de una dulzura
singular, una integridad indulgente, una elevacion grande, junto con una gran modestia son
para algunos los encantos a los que pueden resistirse: oro hay que se dejan llevar por las
virtudes que les faltan, pareciendoles mas admirables que las suyas: y otros gustan mas de
las cualidades que son més conformes a sus propias inclinaciones. Las buenas cualidades y
las verdadera virtudes se hacen amar por todo el mundo. Pero si hubiese alguna persona sobre
la tierra, dice un gran siervo de Dios, en quien concurriesen juntas todas las razones de amar
¢Quién dejaria de amarla? Pues todo el mundo sabe y confiesa que todo lo dicho se halla
junto con excelencia en la adorable persona de Jesucristo, y, no obstante, no es amado
Jesucristo sino por muy pocos” (Juan Croisset, La devocién al Sagrado Corazédn de Jesus,
p.70-71)

Justo aqui podemos encontrar a lo que apuntamos en con este propdsito de una espiritualidad
del Corazon de Jesus, todo debe llevarnos a darnos cuenta como en El encontramos toda
perfeccion, y esa perfeccion se realiza en el gozo inmenso que El vivié al hacer la voluntad
de su amadisimo Padre movido por el Espiritu Santo del cual estaba ungido, obrando de tal
modo El también se convirtié en la imagen viva y presente de su misericordia para con
nosotros, al sabernos amados de tal manera, no podemos sino corresponder uno al amor con
gue hemos sido amados viviendo como hijos en el Hijo por el Espiritu Santo que se nos ha

dado, entrando en su Corazon nuestro corazon se purifica y late al unisono con el suyo, y

- 142 -



también busca hacer siempre la voluntad del Padre, no por la fuerza, no por la coaccion, sino
por amor, porque le reconoce como el sumo Bien, la suma Verdad y la suma Belleza. Ahi
toda la lucha emprendida tiene su sentido y realmente vemos que lo que Illamamos lucha es
simplemente un remover de nosotros todo lo que nos arrastra y pesa, por eso vamos a El a
aprender en esa escuela de amor atentos a su llamado que nos dice “Vengan a mi todos los
fatigados y agobiados, y yo los aliviaré. Lleven mi yugo sobre ustedes y aprendan de mi que
soy manso y humilde de corazén, y encontraran descanso para sus almas: porque mi yugo es

suave y mi carga es ligera.” (Mt 11, 28-30)

- 143 -



APENDICE 1 - EL INMACULADO CORAZON DE MARIA

La Iglesia ha tenido a bien proponernos la celebracion de esta memoria litdrgica el dia
posterior al Sagrado Corazon de Jesus, es en este sentido que hemos también de profundizar
en este misterio, el corazén de Maria nos habla de una cosa en particular, del amor con el que
se ha sentido amada la humanidad en Jesucristo. EI amor del Corazon de Jesus ha hecho latir

el corazén de Maria al ritmo de la misericordia.

«La Virgen conservaba todas estas cosas en su corazon (Lc 2, 19y 51): toda su historia puede
resumirse en estas pocas palabras. Fue en su corazon donde ella vivid, y con tal profundidad
que no la puede seguir ninguna mirada humana. Cuando leo en el Evangelio que Maria corri6
con toda diligencia a las montafias de Judea (Lc. 1, 39) para ir a cumplir su oficio de caridad
con su prima Isabel, la veo caminar tan bella, tan serena, tan majestuosa, tan recogida dentro
con el Verbo de Dios... Como la de El, su oracién fue siempre: «Ecce, jheme aqui!» ;Quién?
«La sierva del Sefior» (Lc 1, 38), la Gltima de sus criaturas. Ella, jsu madre! Ella fue tan
verdadera en su humildad porque siempre estuvo olvidada, ignorante, libre de si misma. Por
eso podia cantar: EI Todopoderoso ha hecho en mi grandes cosas; desde ahora me Ilamaran
feliz todas las generaciones (Lc. 1, 48, 49).» (Santa Isabel de la Trinidad, Ultimo reitro, dia

decimoquinto)

Recordemos que en sentido biblico el corazon designa a la misma persona en su dimensién
maés intimay Unica, es como el centro de su vida interior, de su memoria, intelecto y voluntad.
En este sentido el contemplar el corazén Inmaculado de Maria es para nosotros contemplar
el corazdén del hombre que ha hecho suyo el amor del Corazén de Jesus, un amor que nos
manifiesta la correspondencia mas pura y perfecta de la voluntad del hombre a la voluntad
de Dios, en una palabra, al meditar Maria los acontecimientos de la vida de su Hijo en su

99
1

interior, ella, 1a humilde esclava del Sefor, la mujer del “Si” a la voluntad de Dios, nos ensefia
el camino que lleva nos lleva al cielo, nos ensefia a entrar en la obediencia de la fe, que llegara
hasta acompafiar a Jesucristo en el madero la cruz. ElI Inmaculado Corazon de Maria es
modelo del corazon del cristiano que, libre de las ataduras del pecado, es capaz de acoger
con plena docilidad la palabra que se hace vida, que se hace carne, que se hace hombre, la

palabra que transforma totalmente la propia existencia poniéndola en relacion a Cristo.

- 144 -



El Corazdén de la santisima Virgen, recibe numerosos apelativos es la mansion del
Verbo y santuario del Espiritu santo porque en ella habita el mismo Sefior “El corazén de
Maria, en perfecta sintonia con su Hijo divino, es templo del Espiritu de verdad (Jn 14,17),
donde cada palabra y cada acontecimiento son conservados en la fe, en la esperanza y en la
caridad.” (Benedicto XVI, 30/05/2009), inmaculado, porque ha sido preservado de la
mancha del pecado, sabio, porque ha meditado en su interior los grandes acontecimientos de
la historia de la salvacion, nuevo, porque ha recibido la novedad de la gracia merecida por
Cristo, humilde, porque ha seguido el Corazon de Jests manso y humilde, sencillo, porque
en ella no hay doblez esta toda entregada al Sefior, firme, en el seguimiento de la palabra de
Dios no obstante las dificultades martiriales del camino, dispuesto, ya que desde el anuncio
del angel hasta la espera de la venida del Espiritu Santo ella supo dejarse conducir por la

gracia de Dios. (Cf. Misa de la Virgen)

«Entre las fiestas de la Virgen Maria, la de su corazén es como el corazén y la reina de otras,
porque el corazén es la sede del amor y de la caridad. ¢Cual es el sujeto de esta solemnidad? Es
el corazén de la Hija tnica y bien amada del Padre eterno; es el corazén de la Madre de Dios; es
el corazon de la Esposa del Santo Espiritu; es el corazén de la buenisima Madre de todos los
fieles. Es un corazon totalmente abrasado por amor hacia Dios, totalmente inflamado de caridad
hacia nosotros.

Es todo amor a Dios, porque jamds amoé nada mas que a Dios, y lo que Dios quiso que amara
en ély por él. Es todo amor, porque la bienaventurada Virgen siempre amé a Dios con todo su
corazon, con toda el alma y con todas sus fuerzas (Mc 12,30).

Es todo amor porque no sélo siempre quiso todo lo que Dios quetia y jamds quiso nada de lo
que no queria, sino que siempre puso toda su alegria en la voluntad de Dios. Es todo amor para
€on NOSOtros.

Ella nos ama con el mismo amor con que ama a Dios, porque es a Dios a quien mira y ama en
nosotros. Y nos ama con el mismo amor con el que ama al Hombre Dios, que es su hijo Jesus.
Porque sabe que es nuestro maestro, nuestra cabeza, y que nosotros somos sus miembros (Col
2,19) y por consiguiente que somos s6lo uno con él» (San Juan Eudes, Corazén Admirable)

Roguemos al Sefior nos conceda la gracia de aprender de nuestra Buena Madre a acoger su
don en nuestros corazones, para que nuestras almas puedan decir con valentia como ella “He

aqui la esclava del Sefor, hdgase en mi segun tu palabra”

- 145 -



APENDICE 2- CORAZON DE CRISTO, FUENTE DE LA CARIDAD PASTORAL

*Una meditacion en el marco de la Jornada Mundial de Santificacion del Clero

“Ellos (Los presbiteros) se ordenan a la perfeccion de la vida por las mismas acciones sagradas
que realizan cada dfa, como por todo su ministerio, que desarrollan en unién con el Obispo y
con los presbiteros. Mas la santidad de los presbiteros contribuye poderosamente al
cumplimiento fructuoso del propio ministerio - porque aunque la gracia de Dios puede realizar
la obra de la salvacion también por medio de ministros indignos -, sin embargo, por ley ordinaria,
Dios prefiere manifestar sus maravillas por medio de quienes, hechos mas déciles al impulso y
gufa del Espiritu Santo, por su intima unién con Cristo y su santidad de vida, ya pueden decir
con el Apéstol: "Ya no vivo yo; es Cristo quien vive en mi" (Ga 2, 20)." (Presbyterorum Otrdinis
12)

Estas palabras del Concilio Vaticano I, personalmente siempre me han interpelado, y en un
dia como hoy conviene recordarlas, creo que son la més clara exhortacién y guia que tenemos
a una vida en santidad. Hemos sido consagrados por Dios para ser sus testigos en el mundo,
para colaborar con nuestro Obispo en la continuacion de la misién apostélica como dice el
Catecismo, para llevar la vida nueva del Resucitado a todos los confines de la tierra, y el
modo en que lo hacemos depende en gran medida del como vamos asumiendo la vida de
Cristo Jesus en actitudes y comportamientos, pensamientos y sentimientos concretos en
nosotros. No podemos obviar el cambio de nombre que la ratio de formacién sacerdotal ha
dado a los periodos de vida que se vive en el seminario, con ello nos quiere recordar que
somos discipulos a la escucha del Maestro que cada dia quieren configurar su existencia
entera con El. Anhelamos y queremos aquello que dice la jaculatoria: JesUs, que nuestro
corazon sea semejante al tuyo. De ahi que la Iglesia nos invite con dias como este a renovar
nuestro compromiso de vivir en santidad que no es otra cosa que cultivar la amistad con

Jesus. El Directorio General para el Ministerio y Vida de los presbiteros nos dice que:

“La espiritualidad del sacerdote consiste principalmente en la profunda relacién de amistad con
Cristo, puesto que esta llamado a "ir con EI" (cfr. Mc 3, 13). En este sentido, en la vida del
sacerdote Jesds gozara siempre de la preeminencia sobre todo. Cada sacerdote actda en un
contexto historico particular, con sus distintos desafios y exigencias. Precisamente por esto, la
garantia de fecundidad del ministerio radica en una profunda vida interior. Si el sacerdote no
cuenta con la primacia de la gracia, no podra responder a los desafios de los tiempos, y cualquier
plan pastoral, por muy elaborado que sea, esta destinado al fracaso.” (Directorio General 45)

- 146 -



El misterio del Corazén de JesuUs

Para entrar en esta reflexion quisiera que comenzasemos preguntandonos ;En qué consiste
entonces el misterio de que contemplamos en el Corazon de Jesus? Por algo san Juan Pablo
Il instituyd justamente en esta solemnidad la Jornada Mundial de Santificacion del Clero.
Ciertamente hoy en dia cuando se utiliza la palabra “corazon” habitualmente se hace
referencia al 6rgano fisico o un lugar donde se encuentran solamente los sentimientos, hasta
es comun escuchar la expresion “no sigas la razon usa el corazoén” como si fuesen realidades
contrapuestas. Frente a esto tenemos que hasta no hace mucho tiempo, incluso en la Biblia
misma, por corazon se entendia algo mas amplio, a grandes rasgos podriamos decir que se
concebia como "la sede de todas la manifestaciones de la vida humana, tanto fisiologicas,
como sensibles, y también de las espirituales"!, la misma Escritura recoge en conjunto esta
pluralidad de significados. Por eso el P. Joseph Galiffet dird que en el Corazon de Jesus se
ve en conjunto “el alma y la divinidad que en El estan unidas, los dones y las gracias que en

El se encierran, las virtudes y los afectos de las cuales es principio y asiento...”?.

La gran guia clésica para meditar Corazdn de Jesus es la enciclica Haurietis Aquas de Pio
XIl, en la cual nos recuerda que cuando contemplamos este misterio estamos contemplando
el misterio del amor de Jesus, en este sentido él nos dice que podemos descubrir tres tipos de
amor en el Sefior en razdn de sus dos naturalezas, un amor divino, un amor humano espiritual
y un amor humano-sensible, en razon de nuestra meditacion quiero llevarles a meditar todo
esto desde nuestra perspectiva de pastores, es decir, el amor del Corazén de Jesus como el
modelo de la caridad pastoral ya que esta “constituye el principio interior y dindmico capaz
de unificar las multiples y diversas actividades pastorales del presbitero y de llevar a los
hombres a la vida de la Gracia. La actividad ministerial debe ser una manifestacion de la
caridad de Cristo, de la que el presbitero sabrd expresar actitudes y conductas hasta la

donacion total de si mismo al rebaiio que le ha sido confiado” (DG 54).

1 L. DIEZ-MERINO, La revelacion biblica y el corazén de JesUs ..., 68.
2 J. Gallifet, L’excellence de la devotion en B. DE MARGERIE, Histoire doctrinale du culte au Coeur de Jésus,
I, Paris 1992, 218.

- 147 -



Amor divino

“Porque tanto amo Dios al mundo, que entreg6 a su Unigénito, para que todo el que cree en
él no perezca, sino que tenga vida eterna.” Jn 3, 16. El amor de Dios hacia el hombre es la
gran revelacion que hace de si mismo a la humanidad, la Sagrada Escritura recoge este
misterio hermoso y sorprendente en todas sus paginas, Dios ama al hombre por Si mismo,

Dios lo ama porque El es bueno.

El Antiguo Testamento nos expresa como este amor tiene un caracter espiritual, como
conviene a Dios?, se expresa en términos de ternura (cf. Dt 32, 11), en sentido paterno (cf.
Os 11, 1.3-4), materno (cf. Is 49, 14-15) y de modo especial, en sentido conyugal (cf. Ct 2,

2; 6, 3;8,6)* el cual es el que mejor expresa la alianza entre Dios y los hombres.

“Aquel dia —oraculo del Sefior— me llamaris “esposo mio”, y ya no me llamaras “mi amo”.
Apartaré de su boca los nombres de los baales, y no seran ya recordados por su nombre. Aquel
dfa haré una alianza en su favor, con las bestias del campo, con las aves del cielo, y los reptiles
del suelo. Quebraré arco y espada y eliminaré la guerra del pafs, y haté que duerman seguros. Me
desposaré contigo para siempre, me desposaré contigo en justicia y en derecho, en misericordia
y en ternura, me desposaré contigo en fidelidad y conoceras al Sefior.” (Os 2, 18-22)

Llegada la plenitud de los tiempos, el Hijo de Dios vino a nosotros, como decimos en el
Credo “por nosotros y por nuestra salvacion bajo del cielo y por obra del Espiritu Santo se
encarnd de Maria la Virgen y se hizo hombre”. El Corazén de Jesucristo late lleno del amor
de Dios que viene a rescatar a la humanidad caida de las garras del pecado y sus
consecuencias. Es el amor redentor, es el amor que se hace misericordia, es el amor que
transforma al hombre caido en hijo adoptivo del Padre, la relacion de amor adquiere un nuevo
matiz, comenzamos a formar parte de la misma familia de Dios, entramos a vivir la vida
divina de la gracia por el amor que el Sefior nos ha tenido. Con razon el Papa Francisco dijo
en alguna ocasion: “la misericordia de Jests no es s6lo un sentimiento, jes una fuerza que da

vida, que resucita al hombre!”®

Asi de este amor divino del Corazén de Jesus surgen abundantes gracias para la vida
espiritual del cristiano, san Juan Eudes en una de sus meditaciones dira que dona un amor

eterno, inmenso e infinito, haciéndonos gozar por gracia lo que El gozaba por naturaleza, asi

3 Cf. G. FILOGRASSI, Oggetto del culto al Cuore di Gesii nell’enciclica “Haurietis aquas” q di Pio XII, 20.
# Cf. E. GLOTIN, La Biblia del Corazén de JesUs..., 199.
5 FRANCISCO, Angelus 9 de junio de 2013.

- 148 -



participamos del amor con el que el Padre ama al Hijo, es decir del Espiritu Santo; asimismo
somos coherederos con Cristo de todos su bienes, asi como por ese amor divino el Padre tiene

en el Hijo todas sus complacencias y delicias, asi las tiene en nosotros®.

Tan hermoso es este misterio encerrado en el Corazon de Jesus que el papa Pio X1l nos dice
que por este amor divino, los Apdstoles y los Martires recibieron la fortaleza para el anuncio
de la verdad y el ardor del celo, los Doctores de la Iglesia pudieron ilustrar y defender la fe,
los Confesores pudieron practicar de modo heroico las virtudes y ser de ayuda al préjimo; y

las Virgenes renunciaron alegremente a los goces de los sentidos’.

El amor misericordioso Cristo Buen Pastor, es fuente de la caridad pastoral con la que hemos
de vivir nosotros. Este amor divino nos transforma porque el Sefior se apiada de nosotros, El
nos sale al encuentro y nos hace vivir una experiencia de este amor que restaura la vida, que
cambia nuestro modo de ver la realidad, El perdona nuestros pecados y nos da la vida nueva
de su gracia. Recordemos la primera razon que nos ha de mover al amor por los demas, es el
habernos descubierto amados incondicionalmente por Jesus, como diria el Santo Padre, el

sabernos misericordiados.

En virtud del sacramento que recibimos también estamos llamados a administrar la
misericordia divina, estamos llamados a ser signo vivo de este amor que reconcilia, por tanto,
somos vinculo de comunién, puente, entre Dios y los hombres unidos al Sumo y Eterno
sacerdote que es Cristo, pero también hemos de ser puente entre los hombres. Somos signo
de la misericordia que reconcilia, y buscamos llevar esa vida divina de la gracia, ese amor, a
nuestros hermanos a través de oracion, de la celebracion de la Sagrada Liturgia y los
sacramentos, a través de la predicacion de la Palabra, a través del santidad de una vida
virtuosa, a través de la ayuda al pobre y afligido, la asistencia a las familias y comunidades
en basqueda de la paz ¢cuantos matrimonios en momentos de crisis corren al sacerdote?
¢cuantos jovenes llenos de inquietudes buscan una respuesta en el sacerdote? ;cuantos nifios
buscan consuelo de los problemas que hay en su casa con el sacerdote? EIl sacerdote busca

comunicar a Cristo para que el Pueblo de Dios pueblo en El tenga vida plena.

6 Cf. JEAN EUDES, Ouvres complets, VIII..., 345.
7 Cf. Pio XII, Haurientis aquas, 22.

- 149 -



Amor humano-espiritual

El segundo amor es el que Ilamamos humano espiritual, es decir el amor que ejerce el alma.
Por su naturaleza humana Jesus también vivia en cuanto hombre una vida interior como
nosotros, El también tiene un alma, recordemos el alma aunque no la vemos porque es
espiritual, la percibimos por su obrar, por sus potencias, por lo que ella puede, el cual se
manifiesta en el entendimiento, por el cual conocemos la verdad de las cosas, y por la
voluntad, por la cual queremos el bien conocido. También Jesus vivia estas realidades, por
eso al contemplar su Corazon contemplamos que en cuanto hombre amaba buscando siempre

el bien, El desarrollaba una vida interior como nosotros, una vida intelectual y moral.

Jesus también conocié como un ser humano puede conocer. La Sagrada Escritura nos lo
muestra: dice san Lucas (2, 52) en los relatos de su infancia que crecia en “en sabiduria, en
edad”; el profeta Isaias (11, 2-3) profetizé que El estaria “colmado del espiritu de sabiduria
y de entendimiento, de ciencia y de consejo” santo Tomas de Aquino meditando en la
relacién que existe entre el conocimiento que existe en Jesus al ser Dios y hombre verdadero
dird apoyandose en el versiculo de Apocalipsis (5,12) que dice “Digno es el Cordero de
recibir la divinidad y la ciencia” que Cristo conoce todo “lo que de cualquier modo existe,
existird o existid, o fue hecho o dicho o pensado por quienquiera que sea, en cualquier

tiempo.”8,

De ahi que nuestro Sefior conocia todo lo que habria de padecer como dice a sus apostoles
“Miren, subimos a Jerusalén, y el Hijo del Hombre sera entregado a los principes de los
sacerdotes y a los escribas, le condenaran a muerte, y le entregaran a los gentiles para burlarse

de él y azotarlo y crucificarlo, pero al tercer dia resucitara.” (Mt 20, 18-19).

Considera querido hermano por un momento al meditar en el amor del Corazén de Jesus: El
te conoce, El nos conoce, sabe quienes somos, conoce nuestras luchas, conoce nuestros
problemas, esta sabedor de nuestras debilidades, conoce ciertamente nuestras faltas, su
conocimiento es tan perfecto que se dice que en el Getsemani, mientras oraba al Padre,
contemplaba no sélo los sufrimientos que habria de padecer, sino que también contemplaba

los pecados por los cuales padeceria, y sabemos que El no habia pecado, entonces

8 SANTO TOMAS DE AQUINO, STh, 11, q10, a2

- 150 -



contemplaba nuestros pecados querido hermano, jcomo no se estremeceria! Sudaba gotas de

sangre e incluso dice san Lucas que un angel vino a consolarle.

Y quieres saber que tan grande es el misterio de amor que encierra el Corazon de Jesus, que
no sélo El te conoce, sino que también, ejercitando su voluntad, asumi6 esos sufrimientos
para salvarnos, si el tomo sobre si libre y voluntariamente nuestros pecados para rescatarnos
de la muerte eterna, el eligio todo esto por amor a nosotros, porque el amor no es otra cosa
sino procurar el bien del otro, y Cristo nos procur6 el mayor de los bienes, la comunién plena
con El, deberiamos conmovernos hasta las lagrimas al escuchar con cuanta libertad y firmeza

elige dar su vida por nosotros “Nadie me la quita, sino que yo la doy libremente.” (Jn 10, 18)

¢No es este el modo con el que sacerdote Padre espiritual y confesor deberia también
acercarse a los fieles que acuden a EI? ¢No es este el modelo de la verdadero amor de pastor
o de lo que es lo mismo caridad pastoral? Es un conocimiento compasivo, que padece-con,
es un conocimiento en el cual el pastor se ve como parte de su Pueblo, y va descubriendo la
historia personal y comunitaria como historia de salvacién, guia en el discernimiento a su
Pueblo, ama con su Pueblo y a su Pueblo, abraza la cruz con su Pueblo, y cuando este se pone
rebelde no reniega de El, lo decia el Papa hablando de Moisés en una audiencia, el profeta
no renegd nunca de Dios ni de su Pueblo. Y Cristo, del cual sabemos Moisés es figura, no
solo no renegd, sino que los excuso “Perddnalos porque no saben lo que hacen” (Lc 23, 34).
Me pregunto yo ¢cuantas veces murmuramos contra Dios por quejarnos de las situaciones
que vivimos? ¢ Cuantas veces murmuramos sobre nuestro Pueblo? ¢Cuantas veces hablamos
mal de nuestros propios parroquianos? ¢Cuantas veces nos quejamos de nuestros
colaboradores en las parroquias? ;Cuantas veces cuando alguien los alaba decimos “pero
como nadie es perfecto” y termino por menospreciarles? Nosotros estamos llamados a ser
profetas de esperanza para nuestro Pueblo, la Buena Noticia es comunicar una esperanza que
ya se comienza a gozar pero esto sélo es posible si yo me descubro amado por primero, “En
la nueva evangelizacion, el sacerdote esta llamado a ser heraldo de la esperanza, que deriva

también de la conciencia de que ¢l es el primero a quien el Sefior ha tocado” (DG 46)

- 151 -



Amor sensible

Asi como en Cristo encontramos una inteligencia y voluntad humanas, también encontramos
una sensibilidad y afectividad fisicas que estdn “radicadas materialmente™® en su cuerpo
como nos sucede a todos los seres humanos. Los autores sagrados nos hablan de los diferentes
emociones y gestos expresivos de Jests, deseo como cuando la Ultima Cena dijo
“Ardientemente he deseado comer esta Pascua con ustedes antes de padecer...” (Lc 22, 15)
o la alegria al enviar a los 72 discipulos en mision dice el evangelio que “En aquel momento,
se llend de gozo Jesus en el Espiritu Santo, y dijo: «Yo te bendigo, Padre, Sefior del cielo y
de la tierra, porque has ocultado estas cosas a sabios e inteligentes, y se las has revelado a

pequefios. Si, Padre, pues tal ha sido tu beneplacito.”(Lc 10, 21)

"La mirada, las palabras y las actitudes de Cristo dejan adivinar, por tanto, en filigrana, un
verdadero corazén humano"'° La Sagrada Escritura nos muestra esta sensibilidad y afectos
de Jesus, se enfad6 cuando los discipulos no dejaban acercarse a los nifios (cf. Mc 10, 14), es
mas, les abrazaba (cf. Mc. 10, 16) se conmovio al ver la multitud de personas como ovejas
sin pastor (cf. Mt 9, 36), llor6 por la muerte de Lazaro (cf. Jn 11, 35) y por la necedad de
Jerusalén (Lc 19, 41), mird con amor al joven rico (cf. Mc 10, 21), vemos el celo con el que
obra al expulsar los vendedores del Templo(cf. Mc 11, 15), se entristeci6 en la agonia de

Getsemani (cf. Mt 26, 38), fue consolado por la visita del angel (cf. Lc 22, 43) etc.

Que hermoso considerar queridos hermanos, que al contemplar el Corazon de Jesus, estas
contemplando aquel amor que no ama friamente, sino con ternura y suavidad, que busca
hacer llegar a nosotros la misericordia divina, por canales que son tan naturales para nosotros
como las mismas emociones, considera como sentiria la suegra de Pedro cuando llena de

fiebre Jesus se le acercd la tomo de la mano y la curé.

Imaginate a aquellos nifios que querian conocerle, ver a aquel de quien todos hablaban, al
que todos admiraban porque pasaba haciendo el bien y que quizas ya estaban por retirarse

entristecidos por el regafio de los mayores como se habran sentido cuando el sali6 en su

9 I.'ANDEREGGEN, El corazén del Verbo encarnado..., 136.
10 E. GLOTIN, La Biblia del Corazén de JesUs..., 204.

- 152 -



defensa, con que ternura los habra abrazado y que alegria invadiria el corazén de aquellos

nifios cuando eran bendecidos por el mismo Dios.

Considera sus tristezas al ver como hoy como en aquellos dias, muchos le rechazan, le
critican o son tan frios e indiferentes con El, Jests llord por la terquedad de aquellos que no
entraron en la conversion, ¢cuantas lagrimas le habremos ocasionado? Quizas llorara por la
muerte espiritual de aquel que cae en pecado mortal como cuando llord por la muerte de su
amigo L&zaro; y cuanta alegria experimentard su Corazon santisimo cuando entramos en la
conversion y nos volvemos a El, cuando no somos indiferentes ante sus sufrimientos en Cruz,
cuando decidimos abrazar en fe la vida nueva a la que nos ha invitado, El mismo ha dicho

que esto hace a todo el cielo entrar en una gran alegria.

JesUs nos ha amado también con los afectos de su Corazon. Y esos afectos también son
familiares al sacerdote, nosotros no somos de palo, también experimentamos su tristeza,
también buscamos consolarles con una palabra de animo, nuestro pueblo es tan bueno que
muchas veces basta poco para poder dar un auxilio que transforma la vida, involucrarnos a
nivel afectivo es parte de nuestra configuracion con Cristo sacerdote y victima, claro estéa
desde unos afectos rectamente ordenados que ayuden a transformar la situacion dificil que se
pueda estar viviendo, y yo ¢estoy dispuesto a sufrir con mi Pueblo? ;0 busco el imposible de

vivir una caridad pastoral aséptica?

Relacién de los tres amores

Que precioso tesoro queridos hermanos, en el Corazén de Jesus encontramos como
el amor divino y el amor humano se han reconciliado, la Misericordia de Dios sale al
encuentro del hombre, y en el Corazon del Hombre perfecto, reconcilia a la humanidad entera

consigo.

Amar es un acto de la voluntad por el cual queremos el bien, y el maximo bien al que
aspiramos es la bienaventuranza eterna, estar con Dios eternamente en la gloria del cielo, y
es que es EI mismo el que nos ha creado para si, sin embargo a causa del pecado nosotros
nos alejamos de ese plan de amor, de hecho muchas veces bajo la tinieblas del error creemos
que hacer la voluntad de Dios es como una camisa de fuerza, una serie de normas a cumplir,

un conjunto de reglas por las cual el Sefior nos quiere tener sometidos, no nos damos cuenta

- 153 -



que todo el buen obrar del cristiano, el vivir una vida moral buena, no es otra cosa sino el
camino hacia lo que Dios ha querido para nosotros, es el medio por el cual comenzamos a

gozar del Bien que El nos ha prometido.

Jesus, al no haber nunca cometido pecado alguno, al presentar una naturaleza humana
perfecta por su unién con su naturaleza divina, nos ensefia como el hombre ha de encontrar
su plena felicidad en hacer la voluntad de Dios, para El la voluntad del Padre no es una camisa
de fuerza, al contrario es lo mas gozoso que puede existir, de hecho dira en alguna ocasion
“Mi alimento es hacer la voluntad del que me envio y llevar a término su obra” (Jn 4, 34).
Entrar en la voluntad del otro es una gran expresion del amor. Cristo ha entrado en la voluntad
del Padre por amor y haciendo eso nos ha manifestado la infinita misericordia que viene de

lo alto.

El amor misericordioso de Dios ha salido al encuentro de la humanidad, y en la Pasion,
Muerte y Resurreccion de Jests, la ha liberado de las ataduras del pecado y sus
consecuencias, esta era la verdadera prisién del hombre; en el Misterio Pascual se manifiesta
el gran tesoro del Corazon de Jesus, por esto esta espiritualidad es eminentemente Eucaristica
y podemos decir también sacerdotal, porque bien lo sabemos la celebracion de la Santa Misa
es la actualizacion, el traer al hoy de nuestra historia, de aquel supremo sacrificio de amor; y
con razon la préactica de la adoracion eucaristica consolara al Corazon de nuestro Sefior, pues

esta es una prolongacion de la alegria de aquella celebracion.

Mas aun, Cristo al hacer la voluntad del Padre, no s6lo nos ha salvado sino que nos como
acoger la salvacién, nos ensefia el camino del amor que nos conduce hacia el cielo, nos ensefia

a “hacer la voluntad de Dios”.

Para vivir unidos al Corazon de Cristo fuente del amor que nos santifica la Iglesia nos
recuerda algunos elementos que no debemos obviar en nuestro plan de vida, que siempre es
necesario, “Quien no sabe a que puerto se dirige ningun viento le serd favorable” decia ya

Séneca

“...es necesatio que en la vida de oracién del presbitero no falten nunca la celebracion diaria de
la eucaristia, con una adecuada preparacién y sucesiva accion de gracias; la confesion frecuente y
la direccion espiritual ya practicada en el Seminario y a menudo antes; la celebracion integra y
fervorosa de la Liturgia de las Horas, obligacién cotidiana; el examen de conciencia; la oracion
mental propiamente dicha; la lectio divina, los ratos prolongados de silencio y de dialogo, sobre

- 154 -



todo, en ejercicios y retiros espitituales periddicos; las preciosas expresiones de devocion mariana
como el Rosario; el Via Crucis y otros ejercicios piadosos; la provechosa lectura hagiografica; etc.
Sin duda, el buen uso del tiempo, por amor de Dios y de la Iglesia, permitira al sacerdote
mantener mas facilmente una sélida vida de oraciéon.” (Directorio General n. 50)

El amor del Corazdn de Cristo nos recuerda que la fuerza del amor genera atraccién y produce
semejanza entre los que se aman, nosotros unidos al corazon de Cristo podriamos recordar
que Jesus, es el amor de Dios de que se nos ha hecho cercano y que quiere que nosotros nos
acerquemos a El y entre nosotros, de hecho aqui podriamos recordar las cuatro cercanias que

el Papa nos ha pedido cultivar a los sacerdotes:

a) Cercania con Dios
b) Cercania con el obispo
c) Cercania con el presbiterio

d) Cercania con el Pueblo

“Pastor de la comunidad —a imagen de Cristo, Buen Pastor, que ofrece toda su vida por la Iglesia—
, el sacerdote existe y vive para ella; por ella reza, estudia, trabaja y se sacrifica. Estara dispuesto
a dar la vida por ella, la amara como ama a Cristo, volcando sobre ella todo su amor y su afecto,
dedicandose —con todas sus fuerzas y sin limite de tiempo— a configurarla, a imagen de la Iglesia
Esposa de Cristo, siempre mads hermosa y digna de la complacencia del Padre y del amor del
Espiritu Santo...Esta dimensiéon esponsal de la vida del presbitero como pastor, actuara de
manera que guie su comunidad sirviendo con abnegacion a todos y cada uno de sus miembros”
(Directorio General n. 77)

Conclusién

La espiritualidad del Corazdn de Jesus, es una espiritualidad de la confianza, porque nos lleva
a recordar que su costado fue atravezado fue para que tu y yo tuvieramos acceso a la fuente
del amor, de hecho algun biblista dira que en san Juan este es el correspondiente con el
rasgado del velo del Templo. Tenemos acceso a Dios, el Dios cercano, que nos quiere cerca
y que busca que nosotros estemos también cerca de aquel que sufre. EI amor de Jesus nos
dice que el Padre no es indiferente ante nuestra historia personal, familiar o social, y hoy
quiere acercarse a ella para transformarla en historia de salvacion amando con el corazon de
sus sacerdotes. Mil videos de youtube, mil volantes fotocopiados, mil ornamentos
recamados, mil perifoneos, mil discursos elaborados, mil planes pastorales, no tendran
sentido si el sacerdote no estd presente al lado del que sufre, es ahi donde de verdad el
Evangelio se encarna y el Corazén de Cristo ama, es ahi donde el sacerdote es santificado,

decia san Agustin “Sea oficio del amor apacentar el rebafio del Sefior” (In lo 123, 5).

- 155 -



	Presentación
	1. El Corazón de Jesús en la Tradición de la Iglesia
	2. Su Amor Divino
	3. Su Amor Humano
	4. El Acto de Consagración al Corazón de Jesús
	5. La Reparación al Corazón de Jesús
	6. La Sagrada Eucaristía y el Corazón de Jesús
	7. El “corazón” en la Sagrada Escritura
	8. La Sagrada Liturgia y sus textos sobre el Corazón de Jesús
	Misal Romano
	Leccionario

	9. El Papa y la devoción al Corazón de Jesús
	10. Santa Margarita María Alacoque y el Sagrado Corazón de Jesús
	11. San Óscar Romero, el obispo del Corazón de Jesús
	12.   San Claudio de la Colombiére
	13. Santa Teresa de Lisieux
	14. Getsemaní, modelo de oración del Corazón de Jesús
	15.  La oración de meditación
	16.  Camino de Conversión
	17. Primeros pasos
	18. Trabajando nuestra sensibilidad
	Los sentidos internos:
	Las pasiones

	19.  El amor es más que un sentimiento
	El entendimiento
	La voluntad

	20. Una medicina del Corazón de Jesús
	21. Subiendo la escalera del amor
	22.  Sangre y agua brotaron de su costado abierto
	23.  En tiempos de Crisis
	24. Mansedumbre: La virtud de los fuertes
	25.   Humildad: la virtud de los realistas
	26. El Don de sí mismos
	27. El Reinado Social del Sagrado Corazón
	28. En vos confío
	29. Amor de conformidad
	30. Abrazando la Cruz
	A modo de conclusión…Volviendo al Corazón de Jesús
	Apéndice 1 - El Inmaculado Corazón de María
	Apéndice 2- Corazón de Cristo, fuente de la caridad pastoral

